
Christian Rätsch

Hexenmedizin

Leseprobe

Hexenmedizin

von Christian Rätsch

Herausgeber: AT Verlag

Im Narayana Webshop finden Sie alle deutschen und englischen Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin
und gesunder Lebensweise.

Copyright:
Narayana Verlag GmbH, Blumenplatz 2, D-79400 Kandern
Tel. +49 7626 9749 700
Email info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de

Narayana Verlag ist ein Verlag für Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise. Wir publizieren Werke von
hochkarätigen innovativen Autoren wie Rosina Sonnenschmidt, Rajan Sankaran, George Vithoulkas, Douglas M. Borland, Jan Scholten, Frans
Kusse, Massimo Mangialavori, Kate Birch, Vaikunthanath Das Kaviraj, Sandra Perko, Ulrich Welte, Patricia Le Roux, Samuel Hahnemann,
Mohinder Singh Jus, Dinesh Chauhan.

Narayana Verlag veranstaltet Homöopathie Seminare. Weltweit bekannte Referenten wie Rosina Sonnenschmidt, Massimo Mangialavori, Jan
Scholten, Rajan Sankaran & Louis Klein begeistern bis zu 300 Teilnehmer

https://www.narayana-verlag.de/Hexenmedizin/b16414
https://www.narayana-verlag.de/autor/Christian-Raetsch/a690
https://www.narayana-verlag.de?affiliateCode=leseprobe
mailto:info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de


Inhaltsverzeichnis 

6 Hexenmedizin: Eine gute Medizin? 

Wolf-Dieter Storl 

8 Das wilde Land und seine Kinder 

12 Kraft der Wildnis 

12 DieHaselnuß 

15 Göttliche Besucher der kleinen Kulturinsel 

15 Die Birke 

18 Mittsommertraum 

2 0 Johanniskräuter 

23 Das Augustfeuerfest 

2 5 Die Schafgarbe 

27 Tagnachtgleichen 

28 Die Herbstzeitlose 

30 Totenzeit- Samain, Halloween 

31 Die Erle 

34 Initiationsriten 

37 Das alte Weib in der Hecke 

3 8 Der Rauchfang 

44 Die zornige Venus 

46 Die neue Wissenschaft 

48 Die Hagezusse als Schamanin 

50 Was die Teufelsanbetung betrifft 

51 Der Holunder 

54 Der Bock, der göttliche Spender 

58 Weltenbaum 

58 Der Flug zum heiligen Berg 

59 Flugsalbe 

60 Sexual- und Fruchtbarkeitszauber 

61 Wetterzauber 

63 Das Hartheu 

75 Hebammen: Fruchtbarkeit und Geburt 

76 Der Weg ins Dasein 

78 Der Kinderbrunnen Lolarka Kund 

79 Zeit der Zeugung 

81 Schwangerschaft 

82 Geburt 

82 Leichte Geburten 

83 Die Hebe-Ahnin und das Männerkindsbett 

84 Bettstroh und Beschreikräuter 

86 Nach der Geburt 

Leseprobe von C. Müller-Ebeling / Ch. Rätsch / W.-D. Storl,  

„Hexenmedizin“ 

Herausgeber: AT Verlag 

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,  

Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0 



87 Die Totenmutter 

88 Blumen für die Verstorbenen 

89 Das Totenfest 

91 Die Toten und die Vegetation 

92 Die Toten als Spender der Fruchtbarkeit 

Christian Ratsch 

95 Hexenmedizin - das Vermächtnis 

der Hekate 

99 Göttergärten und Hexenkräuter 

103 Die Gärten der Großen Göttin 

106 Das heilige Kraut der Isis 

108 Der Garten der Hekate 

109 Bilsenkraut, das eigentliche Pharmakon 

der Hexen 

112 Akonit als Heilmittel 

113 Die Schamanengöttin und ihr Schamane: 

Orpheus 
 

117 Päonie, die heilige Pflanze des Götterarztes 

118 Beschwören und Räuchern 

119 Die Künste th essaiisch er Hexen 

121 Von den Schlangen der Hekate zum 

Äskulapstab 

123 Schlangen als Heilmittel 

124 Die Mandragora der Hekate 

126 Die Mandragora der Aphrodite 

127 Der Garten der Medea 

128 Die Zaubersalbe der Medea 

129 Die Pflanzen des Sühneopfers 

130 Der Verjüngungstrank 

131 Die Ochsenzunge als Heilmittel 

132 Der Garten der Kirke 

133 Moly, die Zauberpflanze der Kirke 

145 Die Mutter des Hexeneis 

145 Die Hexenkräuter des Linnaus 

146 Der Garten der Artemis 

147 Göttliche Hebammenkräuter 

151 »Die Grüne Fee«: Wermut und Absinth 

152 Christophskraut und Sonnenwende 

153 Die Mutter der Hexen 

153 Flug- und Buhlsalben als Heilmittel 

154 Was war Ambrosia? 

156 Die Pappelsalbe als Heilmittel 

158 Heilsamer Hexenbaum: die Eibe 

161 Moderne Hexensalben 

162 Pharmakon Wein 

165 Wein als Heilmittel 

165 Die Ingredienzien der »Hexengebräue« 

Claudia Müller-Ebeling 

167 Hexenbilder - die Dämonisierung 

der heilkräftigen Natur 

168 Das Bild der Hexe 

169 Maria - die keusche Kulturheroin 

172 Die Symbolpflanzen Marias 

173 Die Hexe, das sinnliche Naturweib 

178     Die Symbolpflanzen der Hexe 

180   Die Dämonisierung von Natur 

und Sinnlichkeit 

183   Unheimliche Begleiter der Hexe 

187   Giftmischerin und Heilkundige 

193 Verteufelung von Heil- und Giftpflanzen 

194 Heilpflanzen der Hexen 

196   Die Heilung von Mikro- und Makrokosmos 

200 Rübezahl - Kräuterwissender 

und Wettergott 

201 Wahrsagerin und Schicksalsgöttin 

206   Von der Göttin zur Hexe 

206     Frau Venus 

208     Diana 

217     Göttin Natur 

219   Die Hexe als Versuchung des heiligen 

Antonius 

223    Saturn - der Hexenmeister 

226   Die Hexenmaler 

228 Hans Baidung Grien 

229 Frans Francken d. J. 

Christian Ratsch 

233 Hexenmedizin - verbotene Medizin: 

Von der Inquisition zum Betäubungs 

mittelgesetz 

237   Coca und Kokain 

239   Schlafmohn und Opium 

239   Meskalin und Psilocybin: Die verbotenen 

Seelen der Götter 

241 Ayahuasca, oder: die Konquista ist noch 

nicht zu Ende 

242 Das Geschäft mit den »Betäubungsmitteln« 

244   Aktueller Nachtrag: Hanfsamenverbot! 

Anhang 

246   Pflanzen, die mit Hexen und Teufeln 

assoziiert werden 

254 Fremdländische Pflanzen, die mit Hexen 

und Teufeln assoziiert werden 

255 Bibliographie 

265   Stichwortverzeichnis 

Leseprobe von C. Müller-Ebeling / Ch. Rätsch / W.-D. Storl,  

„Hexenmedizin“ 

Herausgeber: AT Verlag 

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,  

Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0 



 
Der Beifuß (Artemisia vulgaris) 

war eine der bedeutendsten Ritual- 
pflanzen der Germanen. Das 
frische Kraut wurde zum Vertrei- 
ben von Krankheitsgeistern in 
Büscheln über die Befallenen ge- 
strichen und anschließend ver- 
brannt. Beifußkraut ist einer der 
ältesten in Europa benutzten 
Räucherstoffe. Der Beifuß gilt 
auch als ein Johanniskraut. 
(Holzschnitt aus HIERONYMUS 
BOCK, Kreutterbuch, 1577) 

18 

die Götter und Geister zu besuchen. Auch in diesem Zusammenhang ist der Bezug 
zum Licht gegeben: Der Fliegenpilz wird in Sibirien oft als Blitzpilz bezeichnet. Er 
wird nur nachts eingenommen, und er erzeugt im Inneren des Auges entoptische 
Lichtphänomene, die dem Aufleuchten von Blitzen ähnein. Nun verstehen wir auch, 
warum die Nordgermanen die Birke nicht nur der Freya, sondern auch dem Gewit- 
tergott Thor weihten. Manabozo, der Kulturheld der Ojibw^a, fand in einer hohlen 
Birke Schutz vor den Geschossen der Donnervögel; seither räuchern die Indianer mit 
Birke, um diese Blitzträger zu beruhigen oder zu vertreiben. Die Allgäuer Bäuerinnen 
verbrennen übrigens auch Birkenzweige - die vom Fronleichnamsumzug übrigblie- 
ben -, wenn es allzusehr gewittert. In protestantischen Gegenden werden zu Pfingsten 
- dem Tag als der Heilige Geist in der Gestalt von Feuerzungen auf die Gläubigen 
herabkam - Gebäude und Fahrzeuge mit frischem Birkenlaub geschmückt. 

Die Birke ist der Schamanenbaum schlechthin. Es ist eine geweihte, geschmückte 
Birke, die der eurasiatische Schamane hinaufsteigt, wenn er die Geisterwelt besucht. 
Seine Maske ist aus Birkenrinde geschnitten, seine Familiäre sind aus Birkenholz ge- 
schnitzt. Der Rahmen der mit Rentierhaut überspannten Trommel ist aus dem Holz 
einer Birke - vorzüglich einer, die vom Blitz getroffen wurde. Die Sibirier erzählen, 
daß die Wiege des Urschamanen unter einer Birke stand und daß ihm Birkensaft in 
den Mund getropft sei. 

Auch die Toten werden von Birken geborgen und beschützt. Die Ojibwa wickeln 
ihre Toten in Birkenrinde ein. Die Jakuten umhüllen damit den Kopf erlegter Bären. 
Die Kelten setzten den Toten - etwa dem Fürsten von Hochdorf oder dem Krieger 
von Hirschlangen - einen konischen Birkenhut auf. Eine alte schottische Ballade er- 
zählt von den verstorbenen Söhnen, die ihrer Mutter mit Birkenhüten auf dem Kopf 
erscheinen. Die Hüte sind ein Zeichen, daß sie nicht als Gespenster herumspuken 
wollen, sondern wieder in den Himmel zurückkehren werden. 

Im Mai, wenn alles blüht und sprießt, kam der strahlende Sonnengott vom Him- 
mel, seine schöne Braut, die Blumengöttin, zu freien. Unter großem Jubel zog sie ihm 
vom Wald oder dem nahe liegenden heiligen Berg - später aus dem Heiligen Hain 
oder aus einem höhlenartigen Tempel - entgegen. Im Maibaum - meist eine geschälte 
Birke - und einem mit bemalten Eiern, roten, in Opferblut getauchten Bändern und 
anderen Votivgaben geschmückten Blumenkranz nahm das göttliche Paar unmittel- 
bare Gestalt an. Manchmal auch verkörperten sich die Götter in der geschmückten 
Maibraut und dem Maikönig, der schönsten der Jungfrauen und dem stärksten Jüng- 
ling im Dorf. Sie wurden meist mit Raserei und wilden Orgien empfangen. Wie 
konnte es auch anders sein, denn die unmittelbare Gegenwart des Göttlichen raubt 
den Menschen den Verstand! Noch lange feierten die Erben der jungsteinzeitlichen 
und bronzezeitlichen Bauern die mit blühendem Weißdorn geschmückte Maikönigin. 

Mittsommertraum 

In der Sonnwendzeit sind die Tage so lang, daß man einst glaubte, die Sonne stehe 
still. Wiederum nahen sich die Göttlichen: Der Sonnengott und die Große Göttin, 
schwanger mit den Kräften, die der Himmel in das reifende Korn und die Wald- und 
Feldfrucht hineingeheimnist hat. Auch der mächtige Donnergott, der die Sommer- 
gewitter bringt, ist dabei. Mit ihnen kommen tanzende Elfen und ganze Scharen von 
luftigen Sylphen und feurigen Salamandern. Und wie üblich, wenn das Numinöse 
naht, gerieten die Menschen in Ekstase. 

Leseprobe von C. Müller-Ebeling / Ch. Rätsch / W.-D. Storl,  
„Hexenmedizin“ 
Herausgeber: AT Verlag 
Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,  
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0 



Überall im ländlichen Brauchtum haben sich Elemente des archaischen Sommer- 
sonnenwendbrauchtums erhalten, und wenn wir zugleich in die tiefen Schichten un- 
serer Seele hineinlauschen, können wir uns ein treffendes Bild machen, wie einst ge- 
feiert wurde. Wie die Wintersonnenwende dauerte das Fest volle zwölf Tage. Man 
nahm teil an der Lichtfülle und Feuerkraft und erhöhte sie noch durch Sonnenwend- 
feuer, durch Feuerläufe mit brennenden Besen und Fackeln, durch das Herunterrol- 
len von Feuerrädern von den Bergen und Hügeln. Mit dem Feuer feierte man den 
Höhepunkt des Jahres, zugleich aber auch den Tod, das Opfer des Sonnengottes, des 
holden Baidur, wie er in Skandinavien genannt wurde. 

In Wales wie auch anderswo wurden neunerlei verschiedene Arten Holz für das 
Feuer gesammelt.4 Ehrwürdige Alte oder auch ein junges Paar zünden den Feuerstoß 
an. Trockener Beifuß, das heilsame, »heiße« Kraut, das auf der ganzen nördlichen 
Hemisphäre in den Mittsommerfesten eine sakrale Rolle spielt, kam in das Feuer, so 
daß eine hohe, helle, violette Lohe entstand (STORL 1996a: 45). Durch diese Lohe 
sprangen die Feiernden, einer nach dem anderen, einzeln oder händehaltend. Im Bei- 
fuß war die Göttin, die Frau Holle, die Artemis, die Dea-Ana oder wie immer sie ge- 
nannt wurde, persönlich anwesend. Man sprang, bloß mit Beifuß umgürtet, einen 
Gundermannkranz in den Haaren und etwas Eisenkraut in der Hand, durch die reini- 
genden Flammen von der einen Jahreshälfte in die andere. Im Gundermann und im 
Eisenkraut war der Gefährte und Buhle der Göttin, der Donnerer mit dem mächtigen 
Hammer, anwesend. 

Dem heutigen Menschen, der sich weitgehend von der Natur abschirmt, fällt es 
schwer die Mittsommer-Ekstase, das bedingungslose Mitgerissenwerden vom Natur- 
geschehen, nachzuvollziehen. Noch aus dem Mittelalter hört man die wundersamsten 
Gerüchte. Man fühlt sich in die Welt des Hieronymus Bosch versetzt: Da macht die 
Sonne drei Sprünge; Wasser verwandelt sich in Wein; Heinzelmännchen verraten ver- 
borgene Schätze; Pferde können (wie auch zu Weihnachten) reden; Musik tönt aus 
dem Berg; Geisterzüge, Nixen und Elfen werden sichtbar; weiße Jungfrauen zeigen 
sich oder wollen erlöst werden; Zwerge feiern Hochzeit; Ottern huldigen ihrem Kö- 
nig; das Farnkraut blüht um Mitternacht und trägt für eine Sekunde Samen - sie ver- 
leihen Unsichtbarkeit und Reichtum, wenn man sie findet; Krebse fliegen durch die 
Luft; der Bilwis reitet einen Feuerbock über die Felder. 

Was sind das für Visionen? Es sind Bilder von der Innenseite der Natur. Ist es das 
Bilsenkrautbier, das in unmäßigen Mengen getrunken wurde? War es das nimmer en- 
dende Tanzen, die vielen Stunden ohne Schlaf, die dafür verantwortlich sind? Oder 
gar halluzinogene Pilze, etwa Glockendüngerlinge, Heudüngerlinge, Täuschlinge 
und andere Narrenschwämme, die die Menschen entrückten? Schließlich galt im Mit- 
telalter der Tag des Sankt Veit (15. Juni) als Anfang des Mittsommers - »hier mag die 
Sunn nit höher!« Sankt Veit ist der »Schwammerlpatron«. Die Slaven sagen, ihm ste- 
hen gute Kobolde zur Seite, die die Pilze gut wachsen lassen. Sankt Veit wurde auch 
angerufen bei der Fallsucht und ebenso bei der Tanzwut, die im Mittelalter immer 

 
Der Gundermann oder die 
Gundelrebe (Glechoma hederacea L., 

Nepeta hederacea [L.] TREV.) ist 

eine gut eßbare Wildpflanze (be- 
sonders für Frühlingssalate und die 
Gründonnerstagssuppe). Dieses 
germanische Zaunkraut wurde zu 
Kränzen gebunden, durch die man 
am Walpurgistag (1. Mai) Hexen 
erschauen und erkennen kann. Die 
Gundelrebe sollte auch die Kraft 
haben, die Milch vor Behexung zu 
schützen oder von Zauberflüchen 
zu befreien. Zum Fruchtbarkeits- 
zauber nähten die Aargauer Frauen 
Gundelreben in die Säume ihrer 
Röcke. Volksmedizinisch wurde 
das Kraut zur Anregung des Milch- 
flusses, zur Wundbehandlung, zum 
Vertreiben der »Zahnwürmer« 
und als Abführmittel gebraucht. 
(Holzschnitt aus HIERONYMUS 
BOCK, Kreutterbuch, 1577) 

 

4 Noch lange würde das Landvolk neunerlei Holz sammeln. Es wurde damit geräuchert oder in einer Abkochung 
davon gebadet, wenn der Verdacht bestand, daß ein Mensch oder auch ein Haustier behext worden waren. Zum 
Schutz gegen alles »Böse« sammelte man das Holz am frühen Morgen zu Karfreitag oder zu Johanni und steckte das 
Bündel ans Haus. In Frankreich hing man das Holz in den Schornstein; so wie es trocknete, schwand auch die Krank- 
heit. Zuletzt jedoch waren es nur die »Hexen«, die noch solche Hölzer sammelten. Um einen Liebhaber anzulocken, 
zündeten sie das Holz um Mitternacht zur Wintersonnenwende an und warfen ihr Kleid vor die Stubentür. Dabei 
sprachen sie: »Hier sitze ich splitterfasernackigt und bloß. Wenn doch mein Liebster käme und würfe mir mein 
Hemd in den Schoß!« In Hexenprozessen (in Mecklenburg, 16. Jahrhundert) bekennen die Hexen, daß sie »negen- 
derlei« (neunerlei) Holz gebraucht hätten, von »Eicken, Boiken [Birken], Ellern [Erle], Dorne, Quitzen [Eberesche], 
Alhorn [Holunder], Fürenholtz und zweierlei Dorn [wahrscheinlich Weißdorn und Schwarzdorn].« (BÄCHTOLD- 
STÄUBLIVI1987: 1061) 

 

19 

Leseprobe von C. Müller-Ebeling / Ch. Rätsch / W.-D. Storl,  
„Hexenmedizin“ 
Herausgeber: AT Verlag 
Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,  
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0 



 

Farnkräuter haben eine lange Ge- 
schichte in der Hexenmedizin. Es 
heißt, daß Farn unsichtbar machen 
könne, daß der Same, am besten 
in der Johannisnacht gesammelt, 
Glück bringe und magisch den Be- 
sitz vermehre. Allerdings wurde 
Farn auch als »Irrwurz« gefürchtet 
und dem nächtlichen Reich der 
Hexen und Teufel zugestellt. Es 
gibt sogar verschiedene Hinweise 
auf psychoaktive Farnarten. 
(Holzschnitt aus OTTO BRUNFELS, 
Kreutterbuch, 1532) 

 
Das Johanniskraut (Hypericum 

perforatum) ist auch unter dem 
Namen Hartheu bekannt. Es ist 
eines der wichtigsten Johannis- 
kräuter. 
(Holzschnitt aus OTTO BRUNFELS, 
Kreutterbuch, 1532) 

wieder auftrat. Bei dieser »psychischen Epidemie« hatten die Menschen das Bedürf- 
nis, einen Reigen zu bilden und zu tanzen, bis die totale Erschöpfung eintrat.5 

Noch lange glaubte man, daß die Hexen ihre Kräuter zur Sommersonnenwende 
pflückten, und zwar nackt, mitten in der Nacht. Aber auch die Bäuerinnen stellten in 
den Mittsommertagen ein Johanniskräuterbüschel oder Sommersonnwendbuschen 
aus »neun« Kräutern zusammen - eine magische Zahl, die beliebig viele Arten 
beinhaltet. Um die Heilkraft der Schafgarbe, des Heilziests oder anderer Kräuter zu 
erhöhen, schauten die Frauen durch das Büschel hindurch ins Feuer und sprachen 
dazu einen Spruch, etwa: »Keine Beule werde an meinem Leibe, kein Bruch an mei- 
nem Fuße.« 

Ganz heidnisch ist der Brauch, zur Sonnenwende Teppiche aus Blumen und Duft- 
kräutern auf den Boden zu streuen, auf denen die Götter sich niederlassen können. 
Auch Liebeslager wurden so bereitet. Später wurde daraus die »Johannisstreu«, auf 
der sich der Lieblingsjünger des Herrn ausgeruht haben soll. Auch der Beifußgürtel 
wurde zum Gürtel umgedeutet, den der Täufer in der Wüste getragen haben soll. 

Johanniskräuter 

Die als Johanniskräuter bezeichneten Pflanzen waren von Gegend zu Gegend ver- 
schieden, aber fast immer waren folgende enthalten: 
• Hartheu (Hypericum perforatum)'. Dieses eigentliche Johanniskraut ist stark vom 
Mittagsgestirn geprägt. Die zahllosen goldgelben Staubfäden, die wie Sonnenstrahlen 
aus dem Kelch herausbrechen, lassen die Blüten, die sich nur bei trockenem Wetter 
öffnen, wie lauter winzige Sonnen erscheinen. Die Blütenpetalen sehen aus wie kleine 
Flugzeugpropeller, so daß die Blüte an wirbelnde Lichträder, an Licht-Chakren, erin- 
nert. Als Heilkraut wirkt die Sonnenpflanze nervenberuhigend; sie bringt Licht in die 
Seele und vertreibt aus ihr die Dunkelheit. 
• Kamille (Matricaria chamomilld): In dem gelben Korbblütler mit weißem Strahlen- 
kranz (Zungenblüten) sahen die Nordvölker das Antlitz des Sonnengottes selbst; 
»Baldurs Braue« nannten sie dieses freundliche Kräutlein. Es ist ein kräftiges Heil- 
kraut mit einer entzündungshemmenden, krampflösenden (spasmolytischen), desinfi- 
zierenden, beruhigenden Wirkung. Als »Mutterkraut« wurde es zum Waschen und 
Reinigen im Wochenbett verwendet. 
• Quendel (Thymus serpyllum): Der wilde Thymian ist ebenfalls entzündungshem- 
mend, krampflösend, verdauungsfördernd und schleimlösend. Er ist ein gutes Erkäl- 
tungs- und Lungenmittel. Quendel ist auch ein »Frauenkraut«, der Freya geweiht, 
und kam mit ins Kissen des Wochenbetts. Die Slaven nennen es »Seelchen der Mutter«. 
• Bärlapp (Lycopodium): Der moosähnliche Bärlapp wird in der Volksmedizin bei 
Rheuma, Hexenschuß, Durchfällen, Krampfen sowie Harn- und Geschlechtskrank- 
heiten verschrieben. Die grünen Wedel wurden mit in den Johannisgürtel gewunden 
oder im Sonnenwendfeuer verbrannt. Der reichlich vorhandene gelbe Sporenstaub 
(Hexenmehl, Blitzpulver, Drudenmehl) ist ölig und explodiert mit einem hellen Blitz 
und Knall, wenn er in die Flamme geworfen wird. Die steinzeitlichen Zauberer mach- 
ten sich diesen dramatischen Effekt ebenso zunutze wie die Theaterdirektoren ver- 
gangener Jahrhunderte. Den keltischen Druiden diente es als wichtiges Zauberkraut. 
Plinius schreibt, daß diese es barfuß, in ungesäumte weiße Gewänder gekleidet, in 
einer Neumondnacht beschworen, Brot und Met opferten und es dann mit der linken 

5 In den slavischen Ländern ersetzte der Pilzpatron Sankt Veit den Gott Svantjewit. Svantjevit, als Feldbeschützer 
verehrt, reitet ein weißes Roß und trägt ein Füllhorn. Aus dem schäumenden Geifer seines Pferdes entstehen die 
Pilze. 

20 

Leseprobe von C. Müller-Ebeling / Ch. Rätsch / W.-D. Storl,  
„Hexenmedizin“ 
Herausgeber: AT Verlag 
Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,  
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0 



»Den Zusammenhang deiner eig- 
nen seltsamen Schicksale, die dich 
bald in eine höhere Welt wunder- 
barer Visionen, bald in das gemein- 
ste Leben versetzten, wirst du er- 
fahren. Man sagt, das Wunderbare 
sei von der Erde verschwunden, ich 
glaube nicht daran. Die Wunder 
sind geblieben, denn wenn wir 
selbst das Wunderbarste, von dem 
wir täglich umgeben, deshalb nicht 
mehr so nennen wollen, weil wir 
einer Reihe von Erscheinungen die 
Regel der zyklischen Wiederkehr 
abgelauert haben, so fährt doch oft 
durch jenen Kreis ein Phänomen, 
das all unsre Klugheit zuschanden 
macht und an das wir, weil wir es 
nicht zu erfassen vermögen, in 
stumpfsinniger Verstocktheit nicht 
glauben. Hartnäckig leugnen wir 
dem inneren Auge deshalb die Er- 
scheinung ab, weil sie zu durch- 
sichtig war, um sich auf der rauhen 
Fläche des äußern Auges abzu- 
spiegeln.« 

E.T.A. HOFFMANN 
Die Elixiere des Teufels (1815) 

Pflanzen, die starke pharmakologische Wirkungen aufweisen, müssen kundig ein- 
gesetzt werden. Andernfalls können sie großen Schaden anrichten. Deshalb werden 
solche Pflanzen allgemein gefürchtet und schließlich dämonisiert. Genauso werden 
diejenigen, die mit ihnen richtig umgehen können, gefürchtet und deshalb nur allzu- 
leicht zu »Hexen« gemacht.1 

Hexenmedizin ist eine Art angewandter Pharmakologie der stark wirksamen 
Gewächse. Schon immer versuchten die Herrscher den Gebrauch starker Heilmittel 
zu kontrollieren, unter anderem weil sie fürchteten, durch kundige Hand vergiftet 
zu werden. Früher betrachtete man allerdings die beobachteten starken Wirkungen 
eines Mittels als »übernatürlich«, magisch oder eben durch hexerische Zauberkünste 
bedingt.2 Das heißt man nutzte die starke Wirksamkeit als Beweis für die Hexerei. 

In der Tat waren zahlreiche antike Heilverfahren keine rationale Pharmakologie, 
sondern Kombinationen aus Ritualen und Einsatz von materiellen Mitteln. Man 
glaubte bereits in archaischer Zeit, daß eine Pflanze nur im Zusammenhang mit der 
rituellen Grabtechnik und wenn sie mit den richtigen, ihr zugehörigen Worten be- 
sprochen wird, ihre Wirkung entfaltet.3 Die Rhizotomen, die »Wurzelgräber« der ar- 
chaischen Zeit, von denen die antiken Autoren (zum Beispiel HOMER; besonders Dio- 
KLES) sagten, sie hätten die Medizin der Pharmaka erfunden, sprachen noch zu den 
Pflanzengeistern (BAUMANN 1982: 15, GRAF 1996: 69). Sie beachteten die Gottheiten, 
denen die jeweilige Pflanze geweiht war. Sie nutzten die Kräfte des Mondes und kann- 
ten die besonderen Beschwörungsformeln. Die Hexenmedizin gehört zum geistigen 
und kulturellen Erbe der Rhizotomen. Als mit den Hippokratikern4 eine »wissen- 
schaftliche« Theorie zur Rationalisierung der Heilkunst aufkam, wurde die kultische 
und magische Medizin langsam verdrängt. Sie wurde als abergläubisch belächelt und 
schließlich in den Untergrund getrieben. Nur gewisse Bereiche der magischen Medi- 
zin blieben im Heilkult des Asklepios/Aesculap erhalten und wurden bis in die Spätan- 
tike offiziell akzeptiert (KRUG 1993; vgl. MEYER und MIRECKI 1995). 

Hexenmedizin ist die Heilkunst des Untergrundes. Sie ist die verbotene, geäch- 
tete, staatlich und/oder kirchlich unterdrückte, sanktionierte »alternative« Medizin.5 

Denn sie entscheidet über Leben und Tod. Und sie macht mehr als nur gesund: sie 
bringt Lust und Erkenntnis, Rausch und mystische Einsicht. 

 

96 

 

1 »Im Mythos und in der Dichtung der Griechen lernen wir große Hexen wie Kirke und Medea kennen. Aber viel- 
leicht waren das ursprünglich keine Hexen, sondern Göttinnen oder doch Priesterinnen von Gottheiten einer längst 
untergegangenen Religion. Ihr Wissen um Kräuter, Wurzeln und Pilze stellte uralte, geheim gehaltene Erfahrung 
dar und gab ihnen besondere Macht. In ihrer eigenen Kultur waren sie Priesterinnen; die folgenden Generationen 
haben sie zu gefährlichen Zauberinnen gemacht.« (LUCK 1990: 46) 
2 »Daß nun von gewissen Mitteln, die von bösen Leuten manch Mal gebrauchet werden, die verlangte Würckung 
erfolget, davon lassen und die verschiedenen glaubhaffte Exempel derer Harsdörffer einige merckwürdige in seinem 
grossen Schau=Platze anführet, nicht zweifeln. Ob aber solche Würckung natürlich, oder übernatürlich zugehe, ist 
noch nicht ausgemachet. Wenigstens sind dieselben so gefährlich, als unzuläßig: in dem sie gemeiniglich hefftige 
Kranckheiten, Beraubung derer Sinnen, Verlust des Gedächtnises, wo nicht den Tod nach sich zühen ...« - so heißt 
es noch 1738 im 17. Band von JOHANN HEINRICH ZEDLER, Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften 
und Künste (64 Bde., Halle und Leipzig, 1732-1754). 
3 »Ohne den Spruch, muß man annehmen, hat die Einnahme der Heilpflanze nicht geholfen« (GRAF 1996: 69).- 
Ebenso heißt es in der druidischen Medizin: »Die Zaubergesänge wirkten also nicht alleine und die zwei Heilme- 
thoden der Zauber- und der Pflanzenmedizin arbeiteten zusammen.« (GUYONVARCH und LE ROUX 1996: 183) -Noch 
heute ist dieses Konzept unter Schamanen mittel- und südamerikanischer Indianervölker weit verbreitet. Sie sind 
sich einig darüber, daß die Pflanzen nur in Verbindung mit Ritualen und Zaubersprüchen heilen können (siehe dazu 
RATSCH 1997C). 
4 Die Hippokratiker beriefen sich auf den griechischen Arzt Hippokrates aus Kos (um 460 bis ca. 370 v. Chr.), der 
die Säftelehre erfanden hat. Sie wurde von ihm und seinen Schülern in zahlreichen Schriften festgehalten (Corpus 
Hippocraticum). Die hippokratische Lehre bestimmte die abendländische, von Männern praktizierte Medizin bis in 
die frühe Neuzeit hinein (KRUG 1993). 
5 Fremde und neue Heilverfahren werden seit jeher als Konkurrenz zu den etablierten Methoden und jenen, die sie 
ausübten, gefürchtet. So ist es kein Wunder, daß die »Alternativmedizin« bis heute intellektuell, wissenschaftlich und 
gesetzlich bekämpft wird (vgl. dazu die Ausführungen bei JÜTTE 1996). 

Leseprobe von C. Müller-Ebeling / Ch. Rätsch / W.-D. Storl,  
„Hexenmedizin“ 
Herausgeber: AT Verlag 
Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,  
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0 



Hexenmedizin ist wilde Medizin, sie ist unkontrollierbar, sie entzieht sich der 
herrschenden Ordnung, ist Anarchie. Sie gehört zur Wildnis. Sie macht Angst. Sie ist 
vor allem eines: heidnisch. 

Hexenmedizin entstammt dem Schamanismus und hat ihre Wurzeln im Paläoli- 
thikum. Hexenmedizin ist mythologisch-rituell, ist stark weiblich, Hexenmedizin ist 
Kult - schamanischer Heilkult um heilige, das heißt wirkungsvolle Pflanzen: 

»Schon immer sind Kulte, in denen medizinisch wirkungsvolle Pflanzen und 
Heiltränke eine Rolle spielen, mißtrauisch beäugt worden, zunächst von Vertretern 
des christlichen Glaubens, später auch von der westlichen Medizin. So wurden die 
Hexen, die letzten Weisen Frauen der europäischen Kultur, Opfer der Inquisition. In 
Sibirien wurden in den dreißiger und vierziger Jahren unseres Jahrhunderts Schama- 
nen als Konterrevolutionäre verurteilt. Auch heute noch werden Schamanen verspot- 
tet und verhöhnt. So gab im Jahre 1990 die protestantische Kirche der indonesischen 
Insel Siberut, die westlich von Sumatra liegt, einen Erlaß gegen die Medizinmänner 
dieses Landes heraus, in dem sie die Aktivitäten der Medizinmänner als heidnisch und 
gotteslästerlich verbot.« (PLOTKIN 1994: 187) 

Hexenmedizin umfaßt das Wissen um Zubereitung und Anwendung von Phar- 
maka als 
• Aphrodisiaka (Philtren, Virus amatorius) und Anaphrodisiaka6 
• Verhütungs- und Abtreibungsmittel (Abortativa) 
• Gift/Heilmittel (Pharmaka) 
• Rauschmittel, »Reisekräuter« (psychoaktive Substanzen)7 
• Lebensverlängernde und verjüngende Elixiere 
als wichtigste Domänen. Damit dient sie der Luststeigerung, der Geburtenkontrolle, 
zur Heilung und zum Verderben, der visionären Erkenntnis und der Lebensverlänge- 
rung. Deswegen heißt die ursprüngliche Magiepharmakeia (LUCK 1990: 58). 

Zur Hexenmedizin gehört aber auch der ambivalente Wetterzauber sowie der ge- 
zielte Schadenzauber (Verfluchungen = devotio, Defixionen8, rituelle Verwünschungen 
= dirae; Vergiftungen, Todeszauber9). Außerdem ist die Hexenmedizin an besondere 
Individuen geknüpft: Menschen mit außergewöhnlichen Fähigkeiten (Hellsehen, 
Geistheilung usw.). 

Die Initiation zum »Hexenmediziner« erfolgt im Rahmen von Einweihungs- 
ritualen, Mysterien und Orgien. Die Hexenmedizin steht unter dem Schutz der 
Großen Göttin, besonders in ihren Manifestationen als Hekate10, Artemis, Diana, 
aber auch Aphrodite, Venus und Freia. Diese Göttinnen tragen deutlich schamanische 
Züge, genau wie die antiken Zauberer (magoi)11 und Hexen selber. Und die Hexen- 
kräuter stammen aus den Gärten der Göttinnen. 

6 Anaphrodisiaka dienen nämlich auch der Geburtenkontrolle! 
7 Alle psychoaktiven Substanzen sind Kommunikatoren; sie dienen der Kommunikation mit sich selbst, mit ande- 
ren, Geistern, Ahnen und Göttern. 
8 »Der übliche Zweck einer Defixion ist es mithin, einen anderen Menschen dem eigenen Willen zu unterwerfen 
und ihn unfähig zu eigenem Handeln zu machen.« (GRAF 1996: 110) - Defixionen (= Bindezauber) sind reichlich 
durch archäologisches Material belegt. 
9 Der Todeszauber, also die todbringende Verfluchung eines Feindes oder Opfers, gehört weltweit zu den beson- 
ders gefiirchteten Praktiken der »Hexen«, Voodoo-Priester und schwarzen Schamanen (vgl. BIEDERMANN 1974, 
CHRISTENSEN und A4ARTI 179, DAVID-NEEL 1984, EVANS-PRITCHARD 1988, FAVRET-SAADA 1979, HALL und KINGSTON 
1979, KAPUR 1983, KLUCKHOHN 1967, KNAB 1995, LEHMANN und MYERS 1989, LEWIS 1989, MANN 1994, MARWICK 
1975, MULTHAUPT 1990, SCHEFFLER 1983, SEPULVEDA 1983, SIMMONS 1980, WALKER 1989, WIEMANN-MICHAELS 
1994, WINKELMAN 1992); ebenfalls in der Spätantike (GRAF 1996). 

 

10 Hekate klingt fast wie »Hexe« ... 
11 Der vorsokratische Philosoph Heraklit (um 500 v. Chr.) aus Ephesus rechnete die magoi zu den nyktipoloi, den 
»Nachtschwärmern« (GRAF 1996: 72). Heraklit war ein Adept der Artemis, denn er trug ihr sein Buch Über die 
Natur als Weihegabe in ihren Tempel. Bei PETRONIUS werden sie stridentes, »Herumschweifende«, genannt (WOLF 
1994:39). 

97 

Leseprobe von C. Müller-Ebeling / Ch. Rätsch / W.-D. Storl,  
„Hexenmedizin“ 
Herausgeber: AT Verlag 
Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,  
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0 



98 

Die pharmakologisch stark wirksamen, bedrohlichen Pflanzen wurden als »Zau- 
berpflanzen«, »Hexenkräuter« oder »Teufelsdrogen« bezeichnet.12 Die Anwender 
dieser Pflanzen, also die »Zauberinnen« und »Hexen«, hießen in der Antike auf Grie- 
chisch pharmakides oder pharmakeutriai (GAWLIK 1994: 150, GRAF 1996: 159). Das 
griechische Wortpharmakon bedeutet zugleich »Heilmittel, Gift, Zaubermittel13«. Im 
Mittelalter war das Wort »Kraut« gleichbedeutend mit »Zaubermittel«14. In Venedig 
wurde die Zauberei oder Hexerei sogar als erberia, »Kräuterkunde«, bezeichnet (Go- 
LOWIN 1973: 6f.). 

Ein typisches Charakteristikum der Hexenkräuter ist ihre Ambivalenz: sie verur- 
sachen zum einen Schaden und Krankheit, zum anderen heilen und schützen sie. Oft 
lindern sie die Leiden, die sie auch verursachen. Oft wirken sie auch berauschend oder 
trance-induzierend.15 Sie sind echte Pharmaka - ganz im antiken Sinne des mehrdeu- 
tigen Wortes. Für sie gilt die paracelsische Weisheit, daß allein die Dosis bestimmt, ob 
ein Stoff heilend oder giftig ist. Und gerade bei den Hexenkräutern ist es extrem wich- 
tig, die richtigen Dosierungen zu treffen. Aus der Antike ist sehr gut bekannt, daß sich 
Kunden der Hexen an den Liebestränken (amatoria, remedium amoris), die gewöhnlich 
als wirksame Pharmaka Nachtschatten, Bilsenkraut oder Schierling enthielten,16 oft 
tödlich vergiftet haben oder zumindest »verrückt« geworden sind.17 Vor lauter Gier 
haben sie sich nicht an den »Beipackzettel« der Herstellerin gehalten und wahr- 
scheinlich trotz Warnungen überdosiert. Deswegen wurden solche Mittel schon in 
römischer Zeit verboten (GRAUPNER 1966: 26): 

»Wer, sei es auch ohne böse Absicht, Abtreibungs- oder Liebestränke verabreicht, 
wird, da es ein böses Beispiel darstellt, zu folgenden Strafen verurteilt: Menschen nie- 
deren Standes zur Zwangsarbeit im Bergwerk, Angehörige der höheren Stände zur 
Verbannung auf eine Insel nebst Einziehung eines Teiles ihres Vermögens. Wenn je- 
doch eine Frau oder ein Mann daran stirbt, findet die Todesstrafe Anwendung.« (Co- 

dex Iustinianus, Dig. 48, 8; 3, 2/3) 
Daher lautet ein altes Sprichwort: »Der größte Zauberer ist derjenige, der am be- 

sten die Geheimnisse der Pflanzenwelt kennt.« (GOLOWIN 1973: 7) Oft werden die 
Pflanzenkundigen »Kräuterhexen« genannt (BOLAND 1983). Bis heute werden kräu- 
ter- und heilkundige Frauen, vor allem auf dem Lande, als »Hexen« bezeichnet, und 
deswegen oft mißtrauisch beobachtet (BOURE 1995). Genauso werden die Schamanen 
und Volksheiler anderer Völker in der ethnographischen Literatur als »Hexenmei- 
ster«, »Hexenärzte«, »Zauberärzte«, »Zauberer«, Heilerinnen und Wahrsagerinnen 
als »Hexen« bezeichnet (zum Beispiel DONNER-GRAU 1997). 

In der antiken Literatur taucht der Begriff »Hexe« (strix, striges) erst spät auf. Ur- 
sprünglich sprach man von magoi oder »Magiern«. Dieser Begriff bezeichnete eine 
bestimmte Form von schamanischen Wanderpriestern (manchmal auch Goeten ge- 
nannt - goeteia = »Hexerei« oder »Schamanismus«). Später nannte man auch die 
Trickzauberer und Jahrmarktsheiler »Magier« (mageia = »Zauberei«). So wurden 
sowohl Moses, Aaron als auch Jesus von Nazareth in der griechischen Literatur als 

12 »Böse Pflanzen sind die Giftgewächse, die einzig und allein teuflischem Wissen entsprungen sein können.« (GA- 
WLIK 1994: 245) 
13 In der römischen Literatur hießen »Zaubermittel« veneno, »Gift«; die »Giftmischerin« venefica (vgl. HYGINUS, 
Fabulae). 
14 »Zaubermittel sind Vehikel einer mystischen Macht, die durch Worte, standardisierte Redewendungen oder For- 
meln angesprochen werden können. Sie erhalten Befehle und führen sie aus.« (MULTHAUPT 1990: 85) 
15 In der Antike genügte die Fähigkeit eines Individuums, »Menschen in Trance zu versetzen oder sie heilen« zu 
können, um als magoi (»Magier, Zauberer«) überführt zu werden (GRAF 1996: 74). 
16 Diese Ingredienzien werden auch noch in der frühen Neuzeit als wesentliche Zutaten der Liebestränke genannt 
(KRÄUTERMANN 1725: 100). 
17 vgl. LUKIAN, Hetärengespräche VIIL 

Leseprobe von C. Müller-Ebeling / Ch. Rätsch / W.-D. Storl,  
„Hexenmedizin“ 
Herausgeber: AT Verlag 
Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,  
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0 



Christian Rätsch

Hexenmedizin

Die Wiederentdeckung einer verbotenen Heilkunst - schamanische Tradition in Europa

272 Seiten, geb.
erscheint 2011

Jetzt kaufen

Mehr Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise www.narayana-verlag.de

https://www.narayana-verlag.de/Hexenmedizin/b16414?affiliateCode=leseprobe
https://www.narayana-verlag.de

