Christian Ratsch

Hexenmedizin

L eseprobe
Hexenmedizin

von Christian Rétsch

Herausgeber: AT Verlag

Die Wiederentdeckung
einer verbotenefi Heilkunst
Schamanische Traditionen
in Europa :

<
, . [

Im Narayana Webshop finden Sie alle deutschen und englischen Biicher zu Homéopathie, Alternativmedizin
und gesunder Lebensweise.

Copyright:

Narayana Verlag GmbH, Blumenplatz 2, D-79400 Kandern
Tel. +49 7626 9749 700

Email info@narayana-verlag.de
https.//www.narayana-verlag.de

Narayana Verlag ist ein Verlag fir Bucher zu Hombopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise. Wir publizieren Werke von
hochkarétigen innovativen Autoren wie Rosina Sonnenschmidt, Rajan Sankaran, George Vithoulkas, Douglas M. Borland, Jan Scholten, Frans
Kusse, Massimo Mangialavori, Kate Birch, Vaikunthanath Das Kaviraj, Sandra Perko, Ulrich Welte, Patricia Le Roux, Samuel Hahnemann,
Mohinder Singh Jus, Dinesh Chauhan.

Narayana Verlag veranstaltet Homdopathie Seminare. Weltweit bekannte Referenten wie Rosina Sonnenschmidt, Massimo Mangiaavori, Jan
Scholten, Rajan Sankaran & Louis Klein begeistern bis zu 300 Teilnehmer


https://www.narayana-verlag.de/Hexenmedizin/b16414
https://www.narayana-verlag.de/autor/Christian-Raetsch/a690
https://www.narayana-verlag.de?affiliateCode=leseprobe
mailto:info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de

Leseprobe von C. Miiller-Ebeling / Ch. Ritsch / W.-D. Storl,
,,Hexenmedizin*“

Herausgeber: AT Verlag

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0

Inhaltsverzeichnis

12
12
15
15
18
20

25
27
28
30
31
34

37
38
44
46

48
50
51
54
58
58
59
60
61
63

75
76
78
79
81
82
82
83
84
86

Hexenmedizin: Eine gute Medizin?

Wolf-Dieter Storl

Das wilde Land und seine Kinder

Kraft der Wildnis

DieHaselnuf

Gottliche Besucher der kleinen Kulturinsel

Die Birke

Mittsommertraum

Johanniskrduter

Das Augustfeuerfest

Die Schafgarbe

Tagnachtgleichen
Die Herbstzeitlose

Totenzeit- Samain, Halloween
Die Erle

Initiationsriten

Das alte Weib in der Hecke
Der Rauchfang

Die zornige Venus

Die neue Wissenschaft

Die Hagezusse als Schamanin

Was die Teufelsanbetung betrifft
Der Holunder

Der Bock, der gottliche Spender

Weltenbaum

Der Flug zum heiligen Berg

Flugsalbe

Sexual- und Fruchtbarkeitszauber

Wetterzauber

Das Hartheu

Hebammen: Fruchtbarkeit und Geburt
Der Weg ins Dasein
Der Kinderbrunnen Lolarka Kund
Zeit der Zeugung
Schwangerschaft
Geburt
Leichte Geburten
Die Hebe-Ahnin und das Minnerkindsbett
Bettstroh und Beschreikrduter
Nach der Geburt



87
88
89
91
92

95

99
103
106
108
109

112
113

117
118
119
121

123
124
126
127
128
129
130
131
132
133
145
145
146
147
151
152
153
153
154
156
158
161
162
165
165

Die Totenmutter
Blumen fiir die Verstorbenen
Das Totenfest
Die Toten und die Vegetation
Die Toten als Spender der Fruchtbarkeit

Christian Ratsch
Hexenmedizin - das Verméchtnis
der Hekate
Gottergirten und Hexenkrduter
Die Girten der GroBen Gottin
Das heilige Kraut der Isis
Der Garten der Hekate
Bilsenkraut, das eigentliche Pharmakon
der Hexen
Akonit als Heilmittel
Die Schamanengottin und ihr Schamane:
Orpheus
Pdonie, die heilige Pflanze des Gotterarztes
Beschworen und Réuchern
Die Kiinste th essaiisch er Hexen
Von den Schlangen der Hekate zum
Askulapstab
Schlangen als Heilmittel
Die Mandragora der Hekate
Die Mandragora der Aphrodite
Der Garten der Medea
Die Zaubersalbe der Medea
Die Pflanzen des Siihneopfers
Der Verjiingungstrank
Die Ochsenzunge als Heilmittel
Der Garten der Kirke
Moly, die Zauberpflanze der Kirke
Die Mutter des Hexeneis
Die Hexenkrduter des Linnaus
Der Garten der Artemis
Gottliche Hebammenkrduter
»Die Griine Fee«: Wermut und Absinth
Christophskraut und Sonnenwende
Die Mutter der Hexen
Flug- und Buhlsalben als Heilmittel
Was war Ambrosia?
Die Pappelsalbe als Heilmittel
Heilsamer Hexenbaum: die Eibe
Moderne Hexensalben
Pharmakon Wein
Wein als Heilmittel
Die Ingredienzien der »Hexengebrdiue«

167

168
169
172
173
178
180

183
187
193
194
196
200

201
206
206
208
217
219

223
226
228
229

233

237
239
239

Claudia Miiller-Ebeling
Hexenbilder - die Déimonisierung
der heilkriftigen Natur
Das Bild der Hexe
Maria - die keusche Kulturheroin
Die Symbolpflanzen Marias
Die Hexe, das sinnliche Naturweib
Die Symbolpflanzen der Hexe
Die Ddmonisierung von Natur
und Sinnlichkeit
Unheimliche Begleiter der Hexe
Giftmischerin und Heilkundige
Verteufelung von Heil- und Giftpflanzen
Heilpflanzen der Hexen
Die Heilung von Mikro- und Makrokosmos
Riibezahl - Kriuterwissender
und Wettergott
Wahrsagerin und Schicksalsgottin
Von der Gottin zur Hexe
Frau Venus
Diana
Gottin Natur
Die Hexe als Versuchung des heiligen
Antonius
Saturn - der Hexenmeister
Die Hexenmaler
Hans Baidung Grien
Frans Francken d. J.

Christian Ratsch
Hexenmedizin - verbotene Medizin:
Von der Inquisition zum Betidubungs
mittelgesetz

Coca und Kokain

Schlafmohn und Opium

Meskalin und Psilocybin: Die verbotenen

Seelen der Gotter

241

242

244

246

254

255

265

Ayahuasca, oder: die Konquista ist noch
nicht zu Ende

Das Geschift mit den »Betdubungsmitteln«
Aktueller Nachtrag: Hanfsamenverbot!

Anhang

Pflanzen, die mit Hexen und Teufeln
assoziiert werden

Fremdlandische Pflanzen, die mit Hexen
und Teufeln assoziiert werden

Bibliographie

Stichwortverzeichnis

Leseprobe von C. Miiller-Ebeling / Ch. Ritsch / W.-D. Storl,

,,Hexenmedizin*
Herausgeber: AT Verlag

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,

Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0



Der Beifull (Artemisia vulgaris)
war eine der bedeutendsten Ritual-
pflanzen der Germanen. Das
frische Kraut wurde zum Vertrei-
ben von Krankheitsgeistern in
Biischeln tiber die Befallenen ge-
strichen und anschlieBend ver-
brannt. Beifulkraut ist einer der
dltesten in Europa benutzten
Riucherstoffe. Der Beifuf gilt
auch als ein Johanniskraut.
(Holzschnitt aus HIERONYMUS
BoCK, Kreutterbuch, 1577)

18

die Gotter und Geister zu besuchen. Auch in diesem Zusammenhang ist der Bezug
zum Licht gegeben: Der Fliegenpilz wird in Sibirien oft als Blitzpilz bezeichnet. Er
wird nur nachts eingenommen, und er erzeugt im Inneren des Auges entoptische
Lichtphinomene, die dem Aufleuchten von Blitzen dhnein. Nun verstehen wir auch,
warum die Nordgermanen die Birke nicht nur der Freya, sondern auch dem Gewit-
tergott Thor weihten. Manabozo, der Kulturheld der Ojibw”a, fand in einer hohlen
Birke Schutz vor den Geschossen der Donnervogel; seither rduchern die Indianer mit
Birke, um diese Blitztrdger zu beruhigen oder zu vertreiben. Die Allgduer Bauerinnen
verbrennen iibrigens auch Birkenzweige - die vom Fronleichnamsumzug iibrigblie-
ben -, wenn es allzusehr gewittert. In protestantischen Gegenden werden zu Pfingsten
- dem Tag als der Heilige Geist in der Gestalt von Feuerzungen auf die Gldubigen
herabkam - Gebdude und Fahrzeuge mit frischem Birkenlaub geschmiickt.

Die Birke ist der Schamanenbaum schlechthin. Es ist eine geweihte, geschmiickte
Birke, die der eurasiatische Schamane hinaufsteigt, wenn er die Geisterwelt besucht.
Seine Maske ist aus Birkenrinde geschnitten, seine Familidre sind aus Birkenholz ge-
schnitzt. Der Rahmen der mit Rentierhaut iiberspannten Trommel ist aus dem Holz
einer Birke - vorziiglich einer, die vom Blitz getroffen wurde. Die Sibirier erzéhlen,
daf} die Wiege des Urschamanen unter einer Birke stand und daf3 ihm Birkensaft in
den Mund getropft sei.

Auch die Toten werden von Birken geborgen und beschiitzt. Die Ojibwa wickeln
ihre Toten in Birkenrinde ein. Die Jakuten umhiillen damit den Kopf erlegter Béren.
Die Kelten setzten den Toten - etwa dem Fiirsten von Hochdorf oder dem Krieger
von Hirschlangen - einen konischen Birkenhut auf. Eine alte schottische Ballade er-
zahlt von den verstorbenen Sohnen, die ihrer Mutter mit Birkenhiiten auf dem Kopf
erscheinen. Die Hiite sind ein Zeichen, dal} sie nicht als Gespenster herumspuken
wollen, sondern wieder in den Himmel zuriickkehren werden.

Im Mai, wenn alles bliiht und spriefit, kam der strahlende Sonnengott vom Him-
mel, seine schone Braut, die Blumengottin, zu freien. Unter groem Jubel zog sie ihm
vom Wald oder dem nahe liegenden heiligen Berg - spiter aus dem Heiligen Hain
oder aus einem hohlenartigen Tempel - entgegen. Im Maibaum - meist eine geschilte
Birke - und einem mit bemalten Eiern, roten, in Opferblut getauchten Béndern und
anderen Votivgaben geschmiickten Blumenkranz nahm das gottliche Paar unmittel-
bare Gestalt an. Manchmal auch verkorperten sich die Gotter in der geschmiickten
Maibraut und dem Maikonig, der schonsten der Jungfrauen und dem stérksten Jiing-
ling im Dorf. Sie wurden meist mit Raserei und wilden Orgien empfangen. Wie
konnte es auch anders sein, denn die unmittelbare Gegenwart des Gottlichen raubt
den Menschen den Verstand! Noch lange feierten die Erben der jungsteinzeitlichen
und bronzezeitlichen Bauern die mit blithendem Weildorn geschmiickte Maikonigin.

Mittsommertraum

In der Sonnwendzeit sind die Tage so lang, dal man einst glaubte, die Sonne stehe
still. Wiederum nahen sich die Gottlichen: Der Sonnengott und die GroBe Gottin,
schwanger mit den Kriften, die der Himmel in das reifende Korn und die Wald- und
Feldfrucht hineingeheimnist hat. Auch der méchtige Donnergott, der die Sommer-
gewitter bringt, ist dabei. Mit ihnen kommen tanzende Elfen und ganze Scharen von
luftigen Sylphen und feurigen Salamandern. Und wie iiblich, wenn das Numindse
naht, gerieten die Menschen in Ekstase.

Leseprobe von C. Miiller-Ebeling / Ch. Ritsch / W.-D. Storl,

,,Hexenmedizin*
Herausgeber: AT Verlag

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,

Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0



Uberall im lindlichen Brauchtum haben sich Elemente des archaischen Sommer-
sonnenwendbrauchtums erhalten, und wenn wir zugleich in die tiefen Schichten un-
serer Seele hineinlauschen, konnen wir uns ein treffendes Bild machen, wie einst ge-
feiert wurde. Wie die Wintersonnenwende dauerte das Fest volle zwolf Tage. Man
nahm teil an der Lichtfiille und Feuerkraft und erhohte sie noch durch Sonnenwend-
feuer, durch Feuerldufe mit brennenden Besen und Fackeln, durch das Herunterrol-
len von Feuerrddern von den Bergen und Hiigeln. Mit dem Feuer feierte man den
Hohepunkt des Jahres, zugleich aber auch den Tod, das Opfer des Sonnengottes, des
holden Baidur, wie er in Skandinavien genannt wurde.

In Wales wie auch anderswo wurden neunerlei verschiedene Arten Holz fiir das
Feuer gesammelt.* Ehrwiirdige Alte oder auch ein junges Paar ziinden den FeuerstoB
an. Trockener Beiful3, das heilsame, »heie« Kraut, das auf der ganzen nordlichen
Hemisphire in den Mittsommerfesten eine sakrale Rolle spielt, kam in das Feuer, so
daB3 eine hohe, helle, violette Lohe entstand (STORL 1996a: 45). Durch diese Lohe
sprangen die Feiernden, einer nach dem anderen, einzeln oder hindehaltend. Im Bei-
fuf war die Goéttin, die Frau Holle, die Artemis, die Dea-Ana oder wie immer sie ge-
nannt wurde, personlich anwesend. Man sprang, blo mit Beifull umgiirtet, einen
Gundermannkranz in den Haaren und etwas Eisenkraut in der Hand, durch die reini-
genden Flammen von der einen Jahreshélfte in die andere. Im Gundermann und im
Eisenkraut war der Gefihrte und Buhle der Gottin, der Donnerer mit dem méchtigen
Hammer, anwesend.

Dem heutigen Menschen, der sich weitgehend von der Natur abschirmt, fillt es
schwer die Mittsommer-Ekstase, das bedingungslose Mitgerissenwerden vom Natur-
geschehen, nachzuvollziehen. Noch aus dem Mittelalter hért man die wundersamsten
Geriichte. Man fiihlt sich in die Welt des Hieronymus Bosch versetzt: Da macht die
Sonne drei Spriinge; Wasser verwandelt sich in Wein; Heinzelmédnnchen verraten ver-
borgene Schitze; Pferde konnen (wie auch zu Weihnachten) reden; Musik tont aus
dem Berg; Geisterziige, Nixen und Elfen werden sichtbar; weille Jungfrauen zeigen
sich oder wollen erlost werden; Zwerge feiern Hochzeit; Ottern huldigen ihrem Ko6-
nig; das Farnkraut bliiht um Mitternacht und trégt fiir eine Sekunde Samen - sie ver-
leihen Unsichtbarkeit und Reichtum, wenn man sie findet; Krebse fliegen durch die
Luft; der Bilwis reitet einen Feuerbock iiber die Felder.

Was sind das fiir Visionen? Es sind Bilder von der Innenseite der Natur. Ist es das
Bilsenkrautbier, das in unméfigen Mengen getrunken wurde? War es das nimmer en-
dende Tanzen, die vielen Stunden ohne Schlaf, die dafiir verantwortlich sind? Oder
gar halluzinogene Pilze, etwa Glockendiingerlinge, Heudiingerlinge, Tduschlinge
und andere Narrenschwidmme, die die Menschen entriickten? Schlielich galt im Mit-
telalter der Tag des Sankt Veit (15. Juni) als Anfang des Mittsommers - »hier mag die
Sunn nit hoher!« Sankt Veit ist der »Schwammerlpatron«. Die Slaven sagen, ihm ste-
hen gute Kobolde zur Seite, die die Pilze gut wachsen lassen. Sankt Veit wurde auch
angerufen bei der Fallsucht und ebenso bei der Tanzwut, die im Mittelalter immer

4 Noch lange wiirde das Landvolk neunerlei Holz sammeln. Es wurde damit gerduchert oder in einer Abkochung
davon gebadet, wenn der Verdacht bestand, daf ein Mensch oder auch ein Haustier behext worden waren. Zum
Schutz gegen alles »Bose« sammelte man das Holz am frithen Morgen zu Karfreitag oder zu Johanni und steckte das
Biindel ans Haus. In Frankreich hing man das Holz in den Schornstein; so wie es trocknete, schwand auch die Krank-
heit. Zuletzt jedoch waren es nur die »Hexen«, die noch solche Holzer sammelten. Um einen Liebhaber anzulocken,
ziindeten sie das Holz um Mitternacht zur Wintersonnenwende an und warfen ihr Kleid vor die Stubentiir. Dabei
sprachen sie: »Hier sitze ich splitterfasernackigt und bloB. Wenn doch mein Liebster kime und wiirfe mir mein
Hemd in den Schof!« In Hexenprozessen (in Mecklenburg, 16. Jahrhundert) bekennen die Hexen, daf3 sie »negen-
derlei« (neunerlei) Holz gebraucht hitten, von »Eicken, Boiken [Birken], Ellern [Erle], Dorne, Quitzen [Eberesche],
Alhorn [Holunder], Fiirenholtz und zweierlei Dorn [wahrscheinlich Weidorn und Schwarzdorn].« (BACHTOLD-
STAUBLIVI1987: 1061)

Leseprobe von C. Miiller-Ebeling / Ch. Ritsch / W.-D. Storl,
,,Hexenmedizin*

Herausgeber: AT Verlag

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0

Der Gundermann oder die
Gundelrebe (Glechoma hederacea L.,
Nepeta hederacea [L.] TREV.) ist
eine gut efbare Wildpflanze (be-
sonders fiir Frithlingssalate und die
Griindonnerstagssuppe). Dieses
germanische Zaunkraut wurde zu
Kréinzen gebunden, durch die man
am Walpurgistag (1. Mai) Hexen
erschauen und erkennen kann. Die
Gundelrebe sollte auch die Kraft
haben, die Milch vor Behexung zu
schiitzen oder von Zauberfliichen
zu befreien. Zum Fruchtbarkeits-
zauber nihten die Aargauer Frauen
Gundelreben in die Sdume ihrer
Rocke. Volksmedizinisch wurde
das Kraut zur Anregung des Milch-
flusses, zur Wundbehandlung, zum
Vertreiben der »Zahnwiirmer«
und als Abfiithrmittel gebraucht.
(Holzschnitt aus HIERONYMUS
BOCK, Kreutterbuch, 1577)

19



Farnkriuter haben eine lange Ge-
schichte in der Hexenmedizin. Es
heift, daB Farn unsichtbar machen
konne, dall der Same, am besten
in der Johannisnacht gesammelt,
Gliick bringe und magisch den Be-
sitz vermehre. Allerdings wurde
Farn auch als »Irrwurz« gefiirchtet
und dem néchtlichen Reich der
Hexen und Teufel zugestellt. Es
gibt sogar verschiedene Hinweise
auf psychoaktive Farnarten.
(Holzschnitt aus OTTO BRUNFELS,
Kreutterbuch, 1532)

Das Johanniskraut (Hypericum
perforatum) ist auch unter dem
Namen Hartheu bekannt. Es ist
eines der wichtigsten Johannis-
kréuter.

(Holzschnitt aus OTTO BRUNFELS,
Kreutterbuch, 1532)

20

wieder auftrat. Bei dieser »psychischen Epidemie« hatten die Menschen das Bediirf-
nis, einen Reigen zu bilden und zu tanzen, bis die totale Erschépfung eintrat.’

Noch lange glaubte man, daf} die Hexen ihre Kriuter zur Sommersonnenwende
pfliickten, und zwar nackt, mitten in der Nacht. Aber auch die Béauerinnen stellten in
den Mittsommertagen ein Johanniskriduterbiischel oder Sommersonnwendbuschen
aus »neun« Krdutern zusammen - eine magische Zahl, die beliebig viele Arten
beinhaltet. Um die Heilkraft der Schafgarbe, des Heilziests oder anderer Kriuter zu
erhohen, schauten die Frauen durch das Biischel hindurch ins Feuer und sprachen
dazu einen Spruch, etwa: »Keine Beule werde an meinem Leibe, kein Bruch an mei-
nem Fufle.«

Ganz heidnisch ist der Brauch, zur Sonnenwende Teppiche aus Blumen und Duft-
krautern auf den Boden zu streuen, auf denen die Gotter sich niederlassen konnen.
Auch Liebeslager wurden so bereitet. Spiter wurde daraus die »Johannisstreu«, auf
der sich der Lieblingsjiinger des Herrn ausgeruht haben soll. Auch der Beifu3giirtel
wurde zum Giirtel umgedeutet, den der Taufer in der Wiiste getragen haben soll.

Johanniskriuter

Die als Johanniskriuter bezeichneten Pflanzen waren von Gegend zu Gegend ver-
schieden, aber fast immer waren folgende enthalten:

» Hartheu (Hypericum perforatum)'. Dieses eigentliche Johanniskraut ist stark vom
Mittagsgestirn geprigt. Die zahllosen goldgelben Staubfiden, die wie Sonnenstrahlen
aus dem Kelch herausbrechen, lassen die Bliiten, die sich nur bei trockenem Wetter
offnen, wie lauter winzige Sonnen erscheinen. Die Bliitenpetalen sehen aus wie kleine
Flugzeugpropeller, so daf3 die Bliite an wirbelnde Lichtrdder, an Licht-Chakren, erin-
nert. Als Heilkraut wirkt die Sonnenpflanze nervenberuhigend; sie bringt Licht in die
Seele und vertreibt aus ihr die Dunkelheit.

» Kamille (Matricaria chamomilld): In dem gelben Korbbliitler mit weilem Strahlen-
kranz (Zungenbliiten) sahen die Nordvolker das Antlitz des Sonnengottes selbst;
»Baldurs Braue« nannten sie dieses freundliche Kréutlein. Es ist ein kréftiges Heil-
kraut mit einer entziindungshemmenden, krampflosenden (spasmolytischen), desinfi-
zierenden, beruhigenden Wirkung. Als »Mutterkraut« wurde es zum Waschen und
Reinigen im Wochenbett verwendet.

* Quendel (Thymus serpyllum): Der wilde Thymian ist ebenfalls entziindungshem-
mend, krampflosend, verdauungsfordernd und schleimlosend. Er ist ein gutes Erkil-
tungs- und Lungenmittel. Quendel ist auch ein »Frauenkraut«, der Freya geweiht,
und kam mit ins Kissen des Wochenbetts. Die Slaven nennen es »Seelchen der Mutter«.
» Birlapp (Lycopodium): Der moosihnliche Bérlapp wird in der Volksmedizin bei
Rheuma, Hexenschuf3, Durchfillen, Krampfen sowie Harn- und Geschlechtskrank-
heiten verschrieben. Die griinen Wedel wurden mit in den Johannisgiirtel gewunden
oder im Sonnenwendfeuer verbrannt. Der reichlich vorhandene gelbe Sporenstaub
(Hexenmehl, Blitzpulver, Drudenmehl) ist 6lig und explodiert mit einem hellen Blitz
und Knall, wenn er in die Flamme geworfen wird. Die steinzeitlichen Zauberer mach-
ten sich diesen dramatischen Effekt ebenso zunutze wie die Theaterdirektoren ver-
gangener Jahrhunderte. Den keltischen Druiden diente es als wichtiges Zauberkraut.
Plinius schreibt, daf} diese es barfuf}, in ungesdumte weile Gewinder gekleidet, in
einer Neumondnacht beschworen, Brot und Met opferten und es dann mit der linken

5 In den slavischen Lindern ersetzte der Pilzpatron Sankt Veit den Gott Svantjewit. Svantjevit, als Feldbeschiitzer
verehrt, reitet ein weiles Rof und trigt ein Fiillhorn. Aus dem schiumenden Geifer seines Pferdes entstehen die
Pilze.

Leseprobe von C. Miiller-Ebeling / Ch. Ritsch / W.-D. Storl,

,,Hexenmedizin*

Herausgeber: AT Verlag

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0



»Den Zusammenhang deiner eig-
nen seltsamen Schicksale, die dich
bald in eine hohere Welt wunder-
barer Visionen, bald in das gemein-
ste Leben versetzten, wirst du er-
fahren. Man sagt, das Wunderbare
sei von der Erde verschwunden, ich
glaube nicht daran. Die Wunder
sind geblieben, denn wenn wir
selbst das Wunderbarste, von dem
wir tiglich umgeben, deshalb nicht
mehr so nennen wollen, weil wir
einer Reihe von Erscheinungen die
Regel der zyklischen Wiederkehr
abgelauert haben, so fahrt doch oft
durch jenen Kreis ein Phidnomen,
das all unsre Klugheit zuschanden
macht und an das wir, weil wir es
nicht zu erfassen vermogen, in
stumpfsinniger Verstocktheit nicht
glauben. Hartnéckig leugnen wir
dem inneren Auge deshalb die Er-
scheinung ab, weil sie zu durch-
sichtig war, um sich auf der rauhen
Fliche des duBlern Auges abzu-
spiegeln.«

E.T.A. HOFFMANN
Die Elixiere des Teufels (1815)

96

Pflanzen, die starke pharmakologische Wirkungen aufweisen, miissen kundig ein-
gesetzt werden. Andernfalls kénnen sie groBen Schaden anrichten. Deshalb werden
solche Pflanzen allgemein gefiirchtet und schlielich dimonisiert. Genauso werden
diejenigen, die mit ihnen richtig umgehen konnen, gefiirchtet und deshalb nur allzu-
leicht zu »Hexen« gemacht."

Hexenmedizin ist eine Art angewandter Pharmakologie der stark wirksamen
Gewichse. Schon immer versuchten die Herrscher den Gebrauch starker Heilmittel
zu kontrollieren, unter anderem weil sie fiirchteten, durch kundige Hand vergiftet
zu werden. Friither betrachtete man allerdings die beobachteten starken Wirkungen
eines Mittels als »iibernatiirlich«, magisch oder eben durch hexerische Zauberkiinste
bedingt.” Das heiBt man nutzte die starke Wirksamkeit als Beweis fiir die Hexerei.

In der Tat waren zahlreiche antike Heilverfahren keine rationale Pharmakologie,
sondern Kombinationen aus Ritualen und Einsatz von materiellen Mitteln. Man
glaubte bereits in archaischer Zeit, dafl eine Pflanze nur im Zusammenhang mit der
rituellen Grabtechnik und wenn sie mit den richtigen, ihr zugehtrigen Worten be-
sprochen wird, ihre Wirkung entfaltet.” Die Rhizotomen, die »Wurzelgriber« der ar-
chaischen Zeit, von denen die antiken Autoren (zum Beispiel HOMER; besonders Dio-
KLES) sagten, sie hitten die Medizin der Pharmaka erfunden, sprachen noch zu den
Pflanzengeistern (BAUMANN 1982: 15, GRAF 1996: 69). Sie beachteten die Gottheiten,
denen die jeweilige Pflanze geweiht war. Sie nutzten die Krifte des Mondes und kann-
ten die besonderen Beschworungsformeln. Die Hexenmedizin gehort zum geistigen
und kulturellen Erbe der Rhizotomen. Als mit den Hippokratikern® eine »wissen-
schaftliche« Theorie zur Rationalisierung der Heilkunst aufkam, wurde die kultische
und magische Medizin langsam verdriingt. Sie wurde als abergldubisch beldchelt und
schlieBlich in den Untergrund getrieben. Nur gewisse Bereiche der magischen Medi-
zin blieben im Heilkult des Asklepios/Aesculap erhalten und wurden bis in die Spétan-
tike offiziell akzeptiert (KRUG 1993; vgl. MEYER und MIRECKI 1995).

Hexenmedizin ist die Heilkunst des Untergrundes. Sie ist die verbotene, gedch-
tete, staatlich und/oder kirchlich unterdriickte, sanktionierte »alternative« Medizin.?
Denn sie entscheidet iiber Leben und Tod. Und sie macht mehr als nur gesund: sie
bringt Lust und Erkenntnis, Rausch und mystische Einsicht.

1 »Im Mythos und in der Dichtung der Griechen lernen wir grofe Hexen wie Kirke und Medea kennen. Aber viel-
leicht waren das urspriinglich keine Hexen, sondern Gottinnen oder doch Priesterinnen von Gottheiten einer lingst
untergegangenen Religion. Ihr Wissen um Kriuter, Wurzeln und Pilze stellte uralte, geheim gehaltene Erfahrung
dar und gab ihnen besondere Macht. In ihrer eigenen Kultur waren sie Priesterinnen; die folgenden Generationen
haben sie zu gefihrlichen Zauberinnen gemacht.« (LUCK 1990: 46)

2 »DaB nun von gewissen Mitteln, die von bdsen Leuten manch Mal gebrauchet werden, die verlangte Wiirckung
erfolget, davon lassen und die verschiedenen glaubhaffte Exempel derer Harsdorffer einige merckwiirdige in seinem
grossen Schau=Platze anfiihret, nicht zweifeln. Ob aber solche Wiirckung natiirlich, oder iibernatiirlich zugehe, ist
noch nicht ausgemachet. Wenigstens sind dieselben so gefihrlich, als unzuldBig: in dem sie gemeiniglich hefftige
Kranckheiten, Beraubung derer Sinnen, Verlust des Gedéchtnises, wo nicht den Tod nach sich ziihen ...« - so heift
es noch 1738 im 17. Band von JOHANN HEINRICH ZEDLER, Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften
und Kiinste (64 Bde., Halle und Leipzig, 1732-1754).

3 »Ohne den Spruch, mufl man annehmen, hat die Einnahme der Heilpflanze nicht geholfen« (GRAF 1996: 69).-
Ebenso heiBt es in der druidischen Medizin: »Die Zaubergesinge wirkten also nicht alleine und die zwei Heilme-
thoden der Zauber- und der Pflanzenmedizin arbeiteten zusammen.« (GUYONVARCH und LE ROUX 1996: 183) -Noch
heute ist dieses Konzept unter Schamanen mittel- und siidamerikanischer Indianervolker weit verbreitet. Sie sind
sich einig dariiber, da die Pflanzen nur in Verbindung mit Ritualen und Zauberspriichen heilen konnen (siehe dazu
RATSCH 19970).

4 Die Hippokratiker beriefen sich auf den griechischen Arzt Hippokrates aus Kos (um 460 bis ca. 370 v. Chr.), der
die Siftelehre erfanden hat. Sie wurde von ihm und seinen Schiilern in zahlreichen Schriften festgehalten (Corpus
Hippocraticum). Die hippokratische Lehre bestimmte die abendlidndische, von Minnern praktizierte Medizin bis in
die frithe Neuzeit hinein (KRUG 1993).

5 Fremde und neue Heilverfahren werden seit jeher als Konkurrenz zu den etablierten Methoden und jenen, die sie
ausiibten, gefiirchtet. So ist es kein Wunder, daf die »Alternativmedizin« bis heute intellektuell, wissenschaftlich und
gesetzlich bekampft wird (vgl. dazu die Ausfithrungen bei JUTTE 1996).

Leseprobe von C. Miiller-Ebeling / Ch. Ritsch / W.-D. Storl,

,,Hexenmedizin*
Herausgeber: AT Verlag

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,

Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0



Hexenmedizin ist wilde Medizin, sie ist unkontrollierbar, sie entzieht sich der
herrschenden Ordnung, ist Anarchie. Sie gehort zur Wildnis. Sie macht Angst. Sie ist
vor allem eines: heidnisch.

Hexenmedizin entstammt dem Schamanismus und hat ihre Wurzeln im Palioli-
thikum. Hexenmedizin ist mythologisch-rituell, ist stark weiblich, Hexenmedizin ist
Kult - schamanischer Heilkult um heilige, das heif3t wirkungsvolle Pflanzen:

»Schon immer sind Kulte, in denen medizinisch wirkungsvolle Pflanzen und
Heiltrianke eine Rolle spielen, mif3trauisch bedugt worden, zunichst von Vertretern
des christlichen Glaubens, spiter auch von der westlichen Medizin. So wurden die
Hexen, die letzten Weisen Frauen der europdischen Kultur, Opfer der Inquisition. In
Sibirien wurden in den dreiliger und vierziger Jahren unseres Jahrhunderts Schama-
nen als Konterrevolutionire verurteilt. Auch heute noch werden Schamanen verspot-
tet und verhohnt. So gab im Jahre 1990 die protestantische Kirche der indonesischen
Insel Siberut, die westlich von Sumatra liegt, einen Erlall gegen die Medizinménner
dieses Landes heraus, in dem sie die Aktivititen der Medizinménner als heidnisch und
gottesldsterlich verbot.« (PLOTKIN 1994: 187)

Hexenmedizin umfafit das Wissen um Zubereitung und Anwendung von Phar-
makaals
* Aphrodisiaka (Philtren, Virus amatorius) und Anaphrodisiaka6
 Verhiitungs- und Abtreibungsmittel (Abortativa)
¢ Gift/Heilmittel (Pharmaka)

« Rauschmittel, »Reisekriuter« (psychoaktive Substanzen)’

* Lebensverldngernde und verjiingende Elixiere

als wichtigste Doménen. Damit dient sie der Luststeigerung, der Geburtenkontrolle,
zur Heilung und zum Verderben, der visiondren Erkenntnis und der Lebensverlinge-
rung. Deswegen hei3t die urspriingliche Magiepharmakeia (LUCK 1990: 58).

Zur Hexenmedizin gehort aber auch der ambivalente Wetterzauber sowie der ge-
zielte Schadenzauber (Verfluchungen = devotio, Defixionen®, rituelle Verwiinschungen
= dirae; Vergiftungen, Todeszauber’). AuBerdem ist die Hexenmedizin an besondere
Individuen gekniipft: Menschen mit auflergewohnlichen Fahigkeiten (Hellsehen,
Geistheilung usw.).

Die Initiation zum »Hexenmediziner« erfolgt im Rahmen von Einweihungs-
ritualen, Mysterien und Orgien. Die Hexenmedizin steht unter dem Schutz der
GroB3en Gottin, besonders in ihren Manifestationen als Hekatelo, Artemis, Diana,
aber auch Aphrodite, Venus und Freia. Diese Gottinnen tragen deutlich schamanische
Ziige, genau wie die antiken Zauberer (magoi)'’ und Hexen selber. Und die Hexen-
kréauter stammen aus den Girten der Gottinnen.

6 Anaphrodisiaka dienen namlich auch der Geburtenkontrolle!

7 Alle psychoaktiven Substanzen sind Kommunikatoren; sie dienen der Kommunikation mit sich selbst, mit ande-
ren, Geistern, Ahnen und Géttern.

8 »Der iibliche Zweck einer Defixion ist es mithin, einen anderen Menschen dem eigenen Willen zu unterwerfen
und ihn unfihig zu eigenem Handeln zu machen.« (GRAF 1996: 110) - Defixionen (= Bindezauber) sind reichlich
durch archidologisches Material belegt.

9 Der Todeszauber, also die todbringende Verfluchung eines Feindes oder Opfers, gehort weltweit zu den beson-
ders gefiirchteten Praktiken der »Hexen«, Voodoo-Priester und schwarzen Schamanen (vgl. BIEDERMANN 1974,
CHRISTENSEN und A4ARTI 179, DAVID-NEEL 1984, EVANS-PRITCHARD 1988, FAVRET-SAADA 1979, HALL und KINGSTON
1979, KAPUR 1983, KLUCKHOHN 1967, KNAB 1995, LEHMANN und MYERS 1989, LEWIS 1989, MANN 1994, MARWICK
1975, MULTHAUPT 1990, SCHEFFLER 1983, SEPULVEDA 1983, SIMMONS 1980, WALKER 1989, WIEMANN-MICHAELS
1994, WINKELMAN 1992); ebenfalls in der Spétantike (GRAF 1996).

10 Hekate klingt fast wie »Hexe« ...

11 Der vorsokratische Philosoph Heraklit (um 500 v. Chr.) aus Ephesus rechnete die magoi zu den nyktipoloi, den
»Nachtschwirmern« (GRAF 1996: 72). Heraklit war ein Adept der Artemis, denn er trug ihr sein Buch Uber die
Natur als Weihegabe in ihren Tempel. Bei PETRONIUS werden sie stridentes, »Herumschweifende«, genannt (WOLF
1994:39).

Leseprobe von C. Miiller-Ebeling / Ch. Ritsch / W.-D. Storl,
,,Hexenmedizin*

Herausgeber: AT Verlag

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,
Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0

97



98

Die pharmakologisch stark wirksamen, bedrohlichen Pflanzen wurden als »Zau-
berpflanzen«, »Hexenkriuter« oder »Teufelsdrogen« bezeichnet.'> Die Anwender
dieser Pflanzen, also die »Zauberinnen« und »Hexen«, hieen in der Antike auf Grie-
chisch pharmakides oder pharmakeutriai (GAWLIK 1994: 150, GRAF 1996: 159). Das
griechische Wortpharmakon bedeutet zugleich »Heilmittel, Gift, Zaubermittel*«. Im
Mittelalter war das Wort »Kraut« gleichbedeutend mit »Zaubermittel«'*. In Venedig
wurde die Zauberei oder Hexerei sogar als erberia, »Kriauterkunde«, bezeichnet (Go-
LOWIN 1973: 6f.).

Ein typisches Charakteristikum der Hexenkrauter ist ihre Ambivalenz: sie verur-
sachen zum einen Schaden und Krankheit, zum anderen heilen und schiitzen sie. Oft
lindern sie die Leiden, die sie auch verursachen. Oft wirken sie auch berauschend oder
trance-induzierend."” Sie sind echte Pharmaka - ganz im antiken Sinne des mehrdeu-
tigen Wortes. Fiir sie gilt die paracelsische Weisheit, daf3 allein die Dosis bestimmt, ob
ein Stoff heilend oder giftig ist. Und gerade bei den Hexenkréutern ist es extrem wich-
tig, die richtigen Dosierungen zu treffen. Aus der Antike ist sehr gut bekannt, daf sich
Kunden der Hexen an den Liebestrianken (amatoria, remedium amoris), die gewohnlich
als wirksame Pharmaka Nachtschatten, Bilsenkraut oder Schierling enthielten,16 oft
todlich vergiftet haben oder zumindest »verriickt« geworden sind.'” Vor lauter Gier
haben sie sich nicht an den »Beipackzettel« der Herstellerin gehalten und wahr-
scheinlich trotz Warnungen iiberdosiert. Deswegen wurden solche Mittel schon in
romischer Zeit verboten (GRAUPNER 1966: 26):

»Wer, sei es auch ohne bose Absicht, Abtreibungs- oder Liebestrinke verabreicht,
wird, da es ein boses Beispiel darstellt, zu folgenden Strafen verurteilt: Menschen nie-
deren Standes zur Zwangsarbeit im Bergwerk, Angehorige der hoheren Stinde zur
Verbannung auf eine Insel nebst Einziehung eines Teiles ihres Vermogens. Wenn je-
doch eine Frau oder ein Mann daran stirbt, findet die Todesstrafe Anwendung.« (Co-
dex lustinianus, Dig. 48, 8; 3, 2/3)

Daher lautet ein altes Sprichwort: »Der grofite Zauberer ist derjenige, der am be-
sten die Geheimnisse der Pflanzenwelt kennt.« (GOLOWIN 1973: 7) Oft werden die
Pflanzenkundigen »Krauterhexen« genannt (BOLAND 1983). Bis heute werden kréiu-
ter- und heilkundige Frauen, vor allem auf dem Lande, als »Hexen« bezeichnet, und
deswegen oft mif3trauisch beobachtet (BOURE 1995). Genauso werden die Schamanen
und Volksheiler anderer Volker in der ethnographischen Literatur als »Hexenmei-
ster«, »Hexenidrzte«, »Zauberirzte«, »Zauberer«, Heilerinnen und Wahrsagerinnen
als »Hexen« bezeichnet (zum Beispiel DONNER-GRAU 1997).

In der antiken Literatur taucht der Begriff »Hexe« (strix, striges) erst spét auf. Ur-
spriinglich sprach man von magoi oder »Magiern«. Dieser Begriff bezeichnete eine
bestimmte Form von schamanischen Wanderpriestern (manchmal auch Goeten ge-
nannt - goeteia = »Hexerei« oder »Schamanismus«). Spéter nannte man auch die
Trickzauberer und Jahrmarktsheiler »Magier« (mageia = »Zauberei«). So wurden
sowohl Moses, Aaron als auch Jesus von Nazareth in der griechischen Literatur als

12 »Bose Pflanzen sind die Giftgewichse, die einzig und allein teuflischem Wissen entsprungen sein konnen.« (GA-
WLIK 1994: 245)

13 In der romischen Literatur hieBen »Zaubermittel« veneno, »Gift«; die »Giftmischerin« venefica (vgl. HYGINUS,
Fabulae).

14 »Zaubermittel sind Vehikel einer mystischen Macht, die durch Worte, standardisierte Redewendungen oder For-

meln angesprochen werden konnen. Sie erhalten Befehle und fiihren sie aus.« (MULTHAUPT 1990: 85)

15 In der Antike geniigte die Fihigkeit eines Individuums, »Menschen in Trance zu versetzen oder sie heilen« zu
konnen, um als magoi (»Magier, Zauberer«) iiberfithrt zu werden (GRAF 1996: 74).

16 Diese Ingredienzien werden auch noch in der frithen Neuzeit als wesentliche Zutaten der Liebestrinke genannt

(KRAUTERMANN 1725: 100).

17 vgl. LUKIAN, Hetdrengesprdiche VIIL

Leseprobe von C. Miiller-Ebeling / Ch. Ritsch / W.-D. Storl,

,,Hexenmedizin*
Herausgeber: AT Verlag

Leseprobe erstellt vom Narayana Verlag, 79400 Kandern,

Tel: 0049 (0) 7626 974 970-0



Christian Ratsch

Hexenmedizin

Die Wiederentdeckung einer verbotenen Heilkunst - schamanische Tradition in Europa

272 Seiten, geb.
erscheint 2011

Jetzt kaufen

HEXENMEDIZIN

-

Die Wiederentdeckung

in Europa

einer verbotenefi Heilkunst ;
Schamanische Traditionen

. - [

Mehr Blcher zu Homdopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise www.narayana-verlag.de



https://www.narayana-verlag.de/Hexenmedizin/b16414?affiliateCode=leseprobe
https://www.narayana-verlag.de

