
Deborah Adele

Yama und Niyama

Leseprobe

Yama und Niyama

von Deborah Adele

Herausgeber: Unimedica

Im Narayana Webshop finden Sie alle deutschen und englischen Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin
und gesunder Lebensweise.

Copyright:
Narayana Verlag GmbH, Blumenplatz 2, D-79400 Kandern
Tel. +49 7626 9749 700
Email info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de

Narayana Verlag ist ein Verlag für Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise. Wir publizieren Werke von
hochkarätigen innovativen Autoren wie Rosina Sonnenschmidt, Rajan Sankaran, George Vithoulkas, Douglas M. Borland, Jan Scholten, Frans
Kusse, Massimo Mangialavori, Kate Birch, Vaikunthanath Das Kaviraj, Sandra Perko, Ulrich Welte, Patricia Le Roux, Samuel Hahnemann,
Mohinder Singh Jus, Dinesh Chauhan.

Narayana Verlag veranstaltet Homöopathie Seminare. Weltweit bekannte Referenten wie Rosina Sonnenschmidt, Massimo Mangialavori, Jan
Scholten, Rajan Sankaran & Louis Klein begeistern bis zu 300 Teilnehmer

https://www.narayana-verlag.de/Yama-und-Niyama/b25980
https://www.narayana-verlag.de/autor/Deborah-Adele/a7596
https://www.narayana-verlag.de?affiliateCode=leseprobe
mailto:info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de


†[d\¢

Inhalt

Vorwort .....................................................................1

Kapitel 1: Was sind die Yamas & Niyamas? ..............5

Kapitel 2: Ahimsa ~ Gewaltlosigkeit.........................15
Unseren Mut finden • Gleichgewicht schaffen • Umgang mit 
Machtlosigkeit • Selbstliebe • Gewalt gegenüber anderen Menschen •  
Mitgefühl entwickeln • Fragen zur Selbsterforschung

Kapitel 3: Satya ~ Wahrhaftigkeit ............................45
Seien Sie lieber authentisch als nett! • Selbstausdruck oder 
Maßlosigkeit? • Zugehörigkeitsbedürfnis oder inneres Wachstum? •  
Mach es gleich beim ersten Mal richtig! • Wahrheit ist immer im 
Fluss • Wahrheit hat Gewicht • Die Macht der Wahrheit • Fragen 
zur Selbsterforschung

Kapitel 4: Asteya ~ Nicht-Stehlen ............................67
Wir bestehlen andere Menschen • Wir bestehlen die Erde • Wir 
bestehlen die Zukunft • Wir bestehlen uns selbst • Unseren Blick neu 
ausrichten • Kompetenz aufbauen • Fragen zur Selbsterforschung



vi Inhalt

†[d\¢

Kapitel 5: Brahmacharya ~ Mäßigung .....................89
Unsere Maßlosigkeit bezähmen • Mit Gott gehen • Fragen zur 
Selbsterforschung

Kapitel 6: Aparigraha ~ Bescheidenheit .................109
Der Atem als Lehrer • In der Luft schweben • Lass die Banane los! •  
Was wir besitzen, besitzt uns • Wie viel Gepäck nimmst du mit? •  
Soll einem denn alles egal sein? • Fragen zur Selbsterforschung

Kapitel 7: Rückblick auf die Yamas .......................125

Kapitel 8: Saucha ~ Reinheit ..................................131
Reinheit als Läuterungsprozess • Reinheit als Beziehungsqualität • 
Unsere verstreuten Teile einsammeln • Fragen zur Selbsterforschung

Kapitel 9: Santosha ~ Zufriedenheit ......................149
Ständige Bereitschaftshaltung • Vergnügen und Vermeidung • 
Wir sind selbst für unsere emotionalen Probleme verantwortlich •  
Dankbarkeit • Zentriert bleiben • Das Paradoxon des Nicht-
Strebens • Fragen zur Selbsterforschung

Kapitel 10: Tapas ~ Selbstdisziplin ........................169
Tapas als tägliche Praxis • Tapas als Durchhaltevermögen • Tapas 
als Entscheidung • Fragen zur Selbsterforschung

Kapitel 11: Svadhyaya ~ Selbststudium .................187
Projektionen • Alles bis zu seinem Ursprung zurückverfolgen • 
Wir dürfen keine Angst davor haben, hinzuschauen • Die Rolle 
unseres Ichs • Die Kunst, zum Beobachter unseres eigenen Lebens 
zu werden • Fragen zur Selbsterforschung

Kapitel 12: Ishvara Pranidhana ~ Hingabe ............209
Loslassen • Engagement • Akzeptanz • Hingabe • Fragen zur 
Selbsterforschung



viiInhalt

†[d\¢

Kapitel 13: Rückblick auf die Niyamas .................223

Kapitel 14: Und wie geht es jetzt weiter? ...............227

Anhang I: Westliche versus östliche Sichtweise ......233

Anhang II: Die Früchte der Praxis..........................239

Hilfsmittel & Ressourcen.......................................241
Ihr Leben ist das beste Hilfsmittel, das es gibt 

Über die Autorin ...................................................242

Danksagungen .......................................................246

Index......................................................................250



†[d\¢

Vorwort

Auf meinem Schreibtisch steht ein Becher, den ich 
vor vielen Jahren von einem meiner Brüder ge-
schenkt bekam und der jetzt mit Stiften gefüllt 

ist. Die Inschrift auf diesem Becher schaue ich mir auch 
heute noch jeden Tag an und muss jedes Mal wieder da-
rüber lachen:

Erledigungsliste für heute:

1. Das Wettrüsten beenden
2. Zahnseide benutzen

Ich erwähne diese Inschrift deshalb, weil sie mich nicht 
nur an die erhabenen Ideale, sondern auch an die prakti-
schen Dinge im Leben erinnert – und weil sie die Quint-
essenz meines Buches optimal auf den Punkt bringt. Denn 
die zehn Grundprinzipien, die ich darin beschreibe, sind 
nicht nur eine Vision dessen, was in unserer menschlichen 
Existenz alles möglich ist. Sie sind auch eine praktische 
Anleitung, wie wir in unserem Alltagsleben von Augen-
blick zu Augenblick kluge Entscheidungen treffen können.

Wir alle wollen ein gutes, sinnvolles Leben führen. 
Seien wir ehrlich: Letzten Endes spielt es keine Rolle, 



16 Die 10 Gebote des Yoga

†[d\¢

Zunächst mag uns Gewaltlosigkeit vielleicht genau 
so vorkommen, wie Daniel Mr. Miyagi anfangs ein-

schätzte: Sie kann auf den 
ersten Blick so passiv und 
unbedeutend wirken, dass 
wir ihre Präsenz und sub-
tile Kraft sehr leicht igno-
rieren und uns fragen, was 
der ganze Wirbel um dieses 
Thema eigentlich soll. Und 
doch wird Gewaltlosigkeit 
im östlichen Denken so 
hoch geschätzt, dass sie 
den Kern und die Grund-

lage der gesamten yogischen Philosophie und Praxis 
bildet. Es ist, als wollten die Yogis uns sagen, dass alles, 
was wir versuchen, auf schwankendem Boden steht, 
wenn wir unser Leben und Handeln nicht auf Gewalt-
losigkeit gründen. All unsere Errungenschaften und 
Erfolge, Hoffnungen und Freuden haben keine richtige 
Basis, wenn sie nicht auf dem Fundament der Gewalt-
losigkeit aufbauen.

Andere zu töten oder ihnen physischen Schaden zu-
zufügen, sind grobe Formen der Gewalt, die man leicht 
als solche erkennt. Gewalt hat aber auch viele subtilere 
Nuancen. Wenn wir uns gehetzt, ängstlich und machtlos 
fühlen, innerlich aus dem Gleichgewicht geraten und zu 
streng mit uns selbst umgehen, ertappen wir uns manch-
mal dabei, dass wir unfreundlich zu anderen Menschen 
sind oder vielleicht sogar einen Wutausbruch bekommen. 
Wenn unser Gespür für solche Feinheiten zunimmt, ler-

Im östlichen Denken 
wird Gewaltlosigkeit 
so hoch geschätzt, 

dass sie den Kern und 
die Grundlage der 

gesamten yogischen 
Philosophie und 

Praxis bildet.



26 Die 10 Gebote des Yoga

†[d\¢

sich auf die Geschichte zurückführen lässt, die wir uns in 
diesem Augenblick über die betreffende Situation erzäh-
len. Und wir alle haben die Möglichkeit, uns stattdessen 
für eine andere Geschichte zu entscheiden. Wir können 
uns dazu erziehen, auf eine neue Art und Weise Verant-
wortung für unser Leben zu übernehmen.

Situationen, in denen wir uns machtlos fühlen, können 
auch eine Chance sein, neue Fähigkeiten im Umgang mit 
dem Leben zu erwerben. Ich zum Beispiel stelle immer 
wieder fest, dass meine Ohnmachtsthemen etwas mit 
Technik zu tun haben. Wenn irgendetwas kaputtgeht, 
kann dieses Gefühl der Machtlosigkeit sich in einem hef-
tigen Wutausbruch Luft machen; es kann aber auch eine 
Chance sein, etwas Neues zu lernen. Ich denke oft über 
die Worte von Yogiraj Achala nach: „Ich rege mich über 
meine eigene Unfähigkeit auf.“ Mit dieser Einstellung 
wird das Gefühl der Machtlosigkeit zu einer Chance, 
mehr Kompetenz zu erwerben, statt gewalttätig zu wer-
den.

Selbstliebe

Unsere Fähigkeit, ausgeglichen zu bleiben und den Mut 
nicht zu verlieren, hat sehr viel damit zu tun, wie wir 
uns fühlen. Das veranschaulichen die zwei folgenden Ge-
schichten. Pandit Rajmani Tigunait, der spirituelle Leiter 
des Himalayan Institute, erzählte von einem Vorfall mit 
seinem kleinen Sohn. Die Familie war gerade aus Indien 
zurückgekehrt, und der Junge fing an sich seltsam zu ver-
halten: Er biss und zwickte seine Eltern und Spielkamera-
den. Rajmani war außer sich über dieses Verhalten seines 



27Ahimsa: Gewaltlosigkeit

†[d\¢

süßen Sohnes – bis ihm klar wurde, dass der Junge in 
Indien Würmer bekommen hatte, die ihn in seine kleinen 
Innereien zwickten und bissen. Der Sohn zeigte einfach 
nur nach außen hin, was er in seinem Inneren erlebte.

Die Yogalehrerin und Mentorin Ann Maxwell berich-
tet von den Turbulenzen in ihrem Haus, als ihr dreijäh-
riger Sohn Brooks plötzlich begann, seinen Stuhldrang 
zu unterdrücken. Das Halten des Stuhls bereitete ihm 
großes Unbehagen, und das wirkte sich wiederum auf die 
ganze Familie negativ aus, sodass der Tagesverlauf und 
die Stimmung aller massiv davon beeinflusst wurde, ob 
Brooks seinem Stuhldrang nachgab oder nicht. An den 
Tagen, an denen er seinen Stuhl zurückhielt, litt die ganze 
Familie unter dem drückenden Elend eines dreijährigen 
Jungen. Brooks spiegelte das, was er innerlich erlebte, 
nach außen wider.

Diese Geschichten zeigen, dass wir die Menschen um 
uns herum genauso behandeln wie uns selbst. Wenn Sie 
sich selbst gegenüber ein strenger Zuchtmeister sind, 
werden auch andere Ihre Peitsche zu spüren bekommen. 
Wenn Sie sich selbst gegenüber sehr kritisch sind, werden 
Ihre Mitmenschen die hohen Erwartungen, die Sie an sich 
stellen, ebenfalls spüren. Gehen Sie dagegen fröhlich und 
unbeschwert mit sich selbst um und verzeihen sich Ihre 
Fehler, werden auch andere Menschen im Zusammensein 
mit Ihnen Leichtigkeit und Freude verspüren. Wenn Sie 
Lachen und Begeisterung in Ihrem Inneren entdecken, 
werden die anderen Ihre Gegenwart als heilsam emp-
finden.

Wir würden niemals eine Dose roter Farbe kaufen und 
erwarten, dass sie blau wird, wenn wir sie auf unsere 



40 Die 10 Gebote des Yoga

†[d\¢

Leben damit begonnen. Jetzt, mit Ende vierzig, läuft er 
seit fünf Jahren jede Woche einen Marathon. Wenn ich 
ihn mir so anschaute, musste ich staunen, denn er hatte 
einen stämmigen Körper und krumme Beine – und doch 
hatte er noch nie auch nur die kleinste Verletzung erlitten. 
Er flog um die ganze Welt, um jeweils am Wochenende 
einen Marathon zu laufen, und das war sein Training. 
Als man ihn fragte, wie er es zu dieser Ausdauer gebracht 
habe, ohne zu trainieren und ohne sich jemals zu ver-
letzen, antwortete er ehrfürchtig: „Mit jedem Schritt be-
rühre ich nur ganz leicht die Erde, um ihr keinen Schaden 
zuzufügen, und sie fügt mir auch keinen Schaden zu.“

Was auch immer wir tun – das Juwel von Ahimsa – 
oder Gewaltlosigkeit – fordert uns dazu auf, mit leichtem 
Schritt durch die Welt zu gehen, keinen Schaden anzu-
richten und Ehrfurcht vor unserer Beziehung zur Erde, 
zueinander und zu uns selbst zu haben.

Fragen zur Selbsterforschung

Wenn Sie sich von diesen Fragen durchs Leben begleiten 
lassen, sich Zeit zum Nachdenken nehmen und Tage-
buch führen, werden Sie neue Einsichten in Ihr Leben 
und in die Praxis der Gewaltlosigkeit gewinnen. Wählen 
Sie als Basis für Ihre Selbsterforschung in diesem Monat 
folgende Aussage von Etty Hillesum, einem jungen Holo-
caust-Opfer:

Letztendlich haben wir nur eine moralische Pflicht:
�große Bereiche des Friedens in unserem eigenen Inne-
ren zurückzuerobern,



41Ahimsa: Gewaltlosigkeit

†[d\¢

immer mehr Frieden,
und anderen Menschen diesen Frieden widerzuspiegeln.
Und je mehr Frieden in unserem eigenen Inneren wohnt,
�desto mehr Frieden wird es auch in unserer unruhigen 
Welt geben.

Woche 1: Üben Sie in dieser Woche, mutig zu sein, indem 
Sie jeden Tag etwas tun, was Sie normalerweise nicht tun 
würden. Wenn Sie sich trauen, tun Sie ruhig etwas, das 
Ihnen richtige Angst einjagt! Freuen Sie sich darüber, dass 
Sie sich davor fürchten und es trotzdem tun. Können Sie 
zwischen Angst und dem Unbekannten unterscheiden? 
Beobachten Sie, was mit Ihrer Selbstwahrnehmung pas-
siert und wie sich Ihre Beziehung zu anderen Menschen 
verändert, wenn Sie sich mutig in unbekanntes Terrain 
vorwagen.

Woche 2: Hüten Sie Ihr inneres Gleichgewicht in dieser 
Woche wie Ihren wertvollsten Schatz. Aber lassen Sie 
sich bei der Suche nach Gleichgewicht nicht von irgend-
einer kopflastigen Vorstellung leiten, sondern von den 
Botschaften Ihres Körpers. Brauchen Sie zurzeit mehr 
Schlaf? Mehr Bewegung? Sollten Sie sich anders ernäh-
ren? Beten? Brauchen Sie mehr Abwechslung in Ihrem 
Leben? Handeln Sie nach den Botschaften Ihres Körpers 
und versuchen Sie herauszufinden, wie Gleichgewicht 
für Sie in dieser Woche aussieht. Achten Sie darauf, wie 
sich das auf Ihr Leben und Ihre Mitmenschen auswirkt.

Woche 3: In dieser Woche sollten Sie darauf achten, wo Sie 
sich in das Leben anderer Menschen einmischen. Machen 



71Asteya: Nicht-Stehlen

†[d\¢

Wir bestehlen die Erde

Wir berauben aber nicht nur andere Menschen, sondern 
auch die Erde, und vergessen dabei, dass wir Geist in 
einem menschlichen Körper sind. Wir sind nur Gäste 
in der Welt der menschlichen Erfahrung, und zwar im 
wahrsten Sinn des Wortes. Sie würden sich ja schließlich 
auch nicht von einem Freund zum Abendessen einladen 
lassen und sich dann über das Essen beschweren, Ihre 
Abfälle in seiner Wohnung liegen lassen und zum Schluss 
auch noch die Kerzenhalter mitnehmen, weil sie Ihnen 
so gut gefallen haben. Und doch behandeln wir unsere 
Welt oft so.

Wir sind Gäste in diesem Land, in unserem Körper, in 
unserem Geist. Um uns diese Realität richtig bewusst zu 
machen, müssen wir ak-
zeptieren, dass nichts auf 
dieser physischen Ebene 
uns gehört oder gehören 
kann. Dann wird es zu 
einer Form des Stehlens, 
etwas zu „besitzen“. Wir 
verwenden die Begriffe 
„ich“ und „mein“ fast in jedem Satz – mein Haus, mein 
Auto, meine Kleidung, meine Kinder. Wir sagen sogar: 
„Ich hatte einen platten Reifen.“ Dinge zu besitzen, ist tief 
in unserer Sprache und Kultur verwurzelt; deshalb fällt es 
uns schwer, uns bewusst zu machen, dass uns nichts wirk-
lich gehört. Die Verhaltensregel des Nicht-Stehlens fordert 
uns dazu auf, alles, was sich in unserem Besitz befindet, 
als etwas Kostbares zu betrachten, das uns nur geliehen 

Stellen Sie sich vor, was 
passieren würde, wenn 

wir jedes Mal auch etwas 
zurückgeben würden, 

wenn wir etwas nehmen.



127Rückblick auf die Yamas

†[d\¢

auf das kollektive Wohl schauen können. In diesem Sinn 
können wir sie als soziale Disziplinen betrachten, die uns 
zu Harmonie, Frieden und der richtigen Beziehung zur 
Welt hinführen. Die Yamas raten uns davon ab, zu viele 
äußere Dinge zu brauchen, und verweisen uns stattdes-
sen auf den besonderen, authentischen Ausdruck unseres 
eigenen Lebens. Denn nur dabei spüren wir die freudige 
Erregung und Freude des Lebens.

Wenn wir uns nun den Disziplinen der Niyamas zu-
wenden, verlagern wir unser Augenmerk von einer er-
wachsenen Beziehung zur Welt auf eine erwachsene 
Beziehung zu uns selbst; statt auf soziale Belange kon-
zentrieren wir uns jetzt auf unser eigenes Inneres.

Gewaltlosigkeit leitet uns dazu an, weder uns noch anderen zu 
schaden, sondern stattdessen allen Freundlich-
keit und Mitgefühl zu erweisen

Wahrhaftigkeit leitet uns dazu an, auf Lügen und Halbwahrhei-
ten zu verzichten und stattdessen lieber unsere 
Authentizität und Einzigartigkeit zum Ausdruck 
zu bringen

Nicht-Stehlen leitet uns dazu an, nicht zu stehlen, sondern 
lieber neue Fähigkeiten und Kompetenzen zu 
entwickeln und zu pflegen 

Mäßigung leitet uns dazu an, nicht habgierig zu sein, son-
dern uns dem Genuss ohne Exzess hinzugeben 

Bescheidenheit leitet uns dazu an, anstelle von Anhaftungen 
enge Beziehungen zu Menschen und Dingen 
zu entwickeln, ohne etwas oder jemanden be-
sitzen zu wollen.



†[d\¢

Anhang I
Westliche versus 

östliche Sichtweise

In allen Kulturen gibt es bestimmte Prämissen und un-
ausgesprochene „Gesetze“, die den Menschen sagen, 
wie man das Leben betrachten sollte. Diese sind nicht 

unbedingt richtig oder falsch; aber sie prägen die Wahr-
nehmung der Realität in dieser Kultur.

Da die westliche Welt sich jetzt immer mehr für östli-
che Yogakonzepte interessiert und diese auch praktiziert, 
halte ich es für wichtig, einige dieser Prämissen zu be-
schreiben, die das Denken in diesen beiden Kulturen auf 
unterschiedliche Weise prägen.

Vorab eine kleine Warnung: Das sind nur meine per-
sönlichen Gedanken zu diesem Thema, und sie sind si-
cherlich nicht erschöpfend. Ich möchte nur in ganz all-
gemeinen Begriffen auf diese Unterschiede eingehen und 
den kulturellen Mix aus Religion, Philosophie und welt-



†[d\¢

Index

A
Adhikara  80-82, 86, 112
Ahimsa  13, 15, 17, 24, 40
Akzeptanz  9, 217-218
Aparigraha  107, 109-112
Asana  6
Astanga Yoga  6
Asteya  67-68, 78, 81
Atem als Lehrer  111
Atemkontrolle  6
Atemübungen  133
Aufmerksamkeit  70, 85, 116, 137, 

141-142, 145, 158-159, 202, 204

B
Bedürfnisse  2, 33, 94, 118, 126, 

152, 165
Bereitschaftshaltung  151
Bescheidenheit  120, 127
Brahmacharya  87, 89-91, 95, 97, 

102-103

D
Dankbarkeit  73, 86, 98-100, 

145, 150-151, 159-162, 166, 
248-249

Dharana  6
Dhyana  6
Disharmonie  7, 192, 194, 196, 206

E
Echtheit  48, 63-64, 126
Egoismus  83, 197
Einschränkung  5-6, 126, 199
Engagement  10-11, 39, 214, 

217, 248
Ergebung  219

F
Festhalten  8, 114-116, 120, 155
Freiheit  8, 32, 46, 51, 62, 114-

115, 117, 119-122, 143, 155, 
189-190, 194, 219, 240, 244

Freundlichkeit  36, 38, 42, 126-
127, 197

Früchte der Praxis  239

G
Gebens und Nehmens, Prinzip 

des  86
Gewalt gegenüber anderen Men-

schen  31



251Index

†[d\¢

Gewaltlosigkeit  6-7, 15-17, 23-
25, 29, 31-32, 39-40, 56, 62-
63, 126-127, 215, 240

Glaubenssysteme  52, 188, 195, 
202, 204, 206

Gleichgewicht, inneres  41, 246
Gleichgewicht schaffen  20

H
Habgier  8, 18, 83, 90, 110, 115, 

121, 198, 228
Harmonie  20, 22-23, 125, 127, 

211, 224, 240, 244
Hingabe  6, 10, 209-214, 217-

222, 224-225, 240

I
Identität  52, 76, 189-190, 194, 

201, 204
Ishvara Pranidhana  207, 209-

211, 220

K
Klarheit  64, 96, 132, 180, 223, 

240, 243, 247-248
Kompetenz aufbauen  80
Konzentration  6, 69, 228
Körperhaltungen  6, 133
Kühnheit  48

L
Lebensführung  3-4, 6, 243
Lebensstadien  58
Loslassen  8, 120, 123, 143, 199, 

212, 234
Lügen  46, 48, 54, 68, 126-127

M
Machtlosigkeit, Umgang mit  23
Mäßigung  6, 8, 89, 95-96, 103-

104, 126-127, 240
Maßlosigkeit  46, 49, 89-92, 94, 

96, 98-99, 102-103
Meditation  6, 133, 160, 183, 

204, 242-244
Mitgefühl entwickeln  36
Mut finden  17-19

N
Nettigkeit  47-48, 63
Nicht-Stehlen  6-7, 67-68, 72, 78, 

127, 240
Nicht-Strebens, Paradoxon des  162
Niyamas.  Siehe Verhaltensre-

geln, Reinheit, Zufriedenheit, 
Selbstdisziplin, Selbststudium 
und Hingabe

P
Pranayama  6
Pratyahara  6
Projektionen  190, 192, 205

R
Realitätsmodell  195, 199
Reinheit  6, 9, 131-132, 134-138, 

140, 142-144, 224-225, 240, 
247

Beziehungsqualität, als  137
Läuterungsprozess, als  133

Rückzug der Sinne  6

S
Sadhana  175
Samadhi  6



252 Die 10 Gebote des Yoga

†[d\¢

Santosha  147, 149-151, 162, 164
Satya  45-46
Saucha  129, 131-132, 137, 144
Schuld  51, 72, 143, 194, 205
Selbstausdruck  46, 49
Selbstdisziplin  6, 9, 169-170, 

181-182, 224-225, 240
Selbsterforschung  40, 63, 85, 103, 

122, 144, 165, 182, 205, 221
Fragen zur  40, 62, 85, 103, 

122, 144, 165, 182, 205, 221
Selbstliebe  17, 26
Selbststudium  6, 10, 187, 189-

190, 225, 240
Shavasana  212
Sichtweise, westliche vs. östli-

che  233
Spontaneität  29, 48, 116, 238
Svadhyaya  185, 187, 189-190, 

197

T
Tagebuch  11, 40, 62, 85, 103, 

122, 144-146, 165, 182, 205, 
221

Tapas  167, 169-172, 179, 181
Durchhaltevermögen, als  176
Entscheidung, als  180
tägliche Praxis, als  173

U
Unschuld  18, 51, 214
Ursprung  192

V
Verantwortung  26, 81, 149, 166, 

205-206

Verfeinerung  240
Vergnügen  28-29, 95, 153, 181
Verhaltensregeln  2-3, 5-7, 10, 38, 

218, 234-235, 237, 240, 247
Vermeidung  153, 155
Vitalität  49-50, 76, 92, 103, 223, 

240

W
Wachstum, inneres  51, 78, 224-

225
Wahrhaftigkeit  6-7, 45-46, 53-

54, 56-57, 59-63, 126-127, 
240

Wahrheit  7, 10, 36, 39, 46-49, 
51-54, 56-64, 112, 151, 154, 
191, 195

Macht der  62
Wissen durch Erfahrung  240

Y
Yamas.  Siehe Einschränkung, 

Gewaltlosigkeit, Wahrhaftig-
keit, Nicht-Stehlen, Mäßigung 
und Bescheidenheit

Yogiraj Achala  ii, 26, 47, 54, 57, 
112, 140, 203, 246

Z
Zentriertheit  98, 162
Zufriedenheit  6, 9, 133, 149-150, 

152-153, 155-156, 158-159, 
162-166, 218, 224-225, 240

Zugehörigkeitsbedürfnis  51
Zustand der Einheit  6



Deborah Adele

Yama und Niyama

Die 10 ethischen Grundregeln des Yoga

264 Seiten, kart.
erscheint 2022

Jetzt kaufen

Mehr Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise www.narayana-verlag.de

https://www.narayana-verlag.de/Yama-und-Niyama/b25980?affiliateCode=leseprobe
https://www.narayana-verlag.de

