
Pim van Lommel

Endloses Bewusstsein

Leseprobe

Endloses Bewusstsein

von Pim van Lommel

Herausgeber: Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG

Im Narayana Webshop finden Sie alle deutschen und englischen Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin
und gesunder Lebensweise.

Copyright:
Narayana Verlag GmbH, Blumenplatz 2, D-79400 Kandern
Tel. +49 7626 9749 700
Email info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de

Narayana Verlag ist ein Verlag für Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise. Wir publizieren Werke von
hochkarätigen innovativen Autoren wie Rosina Sonnenschmidt, Rajan Sankaran, George Vithoulkas, Douglas M. Borland, Jan Scholten, Frans
Kusse, Massimo Mangialavori, Kate Birch, Vaikunthanath Das Kaviraj, Sandra Perko, Ulrich Welte, Patricia Le Roux, Samuel Hahnemann,
Mohinder Singh Jus, Dinesh Chauhan.

Narayana Verlag veranstaltet Homöopathie Seminare. Weltweit bekannte Referenten wie Rosina Sonnenschmidt, Massimo Mangialavori, Jan
Scholten, Rajan Sankaran & Louis Klein begeistern bis zu 300 Teilnehmer

https://www.narayana-verlag.de/Endloses-Bewusstsein/b33290
https://www.narayana-verlag.de/autor/Pim-van-Lommel/a9647
https://www.narayana-verlag.de?affiliateCode=leseprobe
mailto:info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de


Pim van Lommel

Endloses Bewusstsein
Neue medizinische Fakten zur Nahtoderfahrung

Aus dem Niederländischen übersetzt von
Bärbel Jänicke

Patmos



Für die Schwabenverlag AG ist Nachhaltigkeit ein wichtiger Maßstab ihres
Handelns. Wir achten daher auf den Einsatz umweltschonender Ressourcen
und Materialien. 

Originaltitel: Eindeloos bewustzijn. Een wetenschappelijke visie
op de bijna-dood ervaring
Originalverlag: 2007 Uitgeverij Ten Have

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten
© der niederländischen Originalausgabe 2007 bei Pim van Lommel
© für die deutschsprachige Ausgabe: 2021 Patmos Verlag
Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Ostfildern
Aktualisierte Neuausgabe des 2009 im Patmos Verlag erschienenen Titels
www.patmos.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Umschlagmotiv: Matthew T. Rader/unsplash
Druck: CPI books GmbH, Leck
ISBN 978-3-8436-1313-2 (print)
ISBN 978-3-8436-0396-6 (eBook)



5

Inhalt

1. Einleitung 9
Wie es begann | (Nah-)Tod im Krankenhaus | Fragen zu Hirnfunktio-
nen und Bewusstsein | Gibt es Bewusstsein nach dem Tod? | Die Rolle
der Wissenschaft in der Bewusstseinsforschung | Die Notwendigkeit
eines Neuansatzes | Wissenschaft heißt Fragen stellen aus einer
offenen Geisteshaltung heraus | Endloses Bewusstsein | Die Nah-
toderfahrung: Eine Brücke zwischen Wissenschaft und Spiritualität |
Der Aufbau dieses Buches

2. Eine Nahtoderfahrung und das Leben danach 28

3. Was ist eine Nahtoderfahrung? 33
Definition einer Nahtoderfahrung | Situationen, in denen eine NTE
erlebt werden kann | Wie oft kommt es zu einer NTE? | Einteilung
einer NTE in Elemente nach Moody | Andere Einteilungen einer
NTE | Erläuterung der Unterschiede zwischen retrospektiven und
prospektiven wissenschaftlichen Studien | Die Tiefe einer Erfahrung |
Die zwölf Elemente einer NTE, mit anschaulichen Beispielen |
Empathische NTE | Fazit

4. Veränderungen durch Nahtoderfahrungen 72
Einleitung | Worin bestehen die Folgen einer NTE? | Studien zu
Veränderungsprozessen nach einer NTE | Faktoren, die den Verände-
rungsprozess beeinflussen | Die Integration der Erfahrung | Positive
und negative Aspekte der Veränderungsprozesse | Überblick über die
verschiedenartigen Veränderungen | Psychische Probleme nach einer
NTE | Der Einfluss der Zeit auf Veränderungsprozesse bei Menschen
mit und ohne NTE | Fazit

5. Nahtoderfahrungen bei Kindern 101
Einleitung | Wissenschaftliche Forschung zur NTE bei Kindern |
Situationen, in denen Kinder eine NTE erleben | Inhalte von Nahtod-



6

erfahrungen bei Kindern | Veränderungen nach einer NTE im Kindes-
alter | Spontanes Verlassen des Körpers oder außerkörperliche
Erfahrungen (AKE) | Beispiel einer NTE im Kindesalter

6. Forschung zu Nahtoderfahrungen 111
Einleitung | Entwicklung der wissenschaftlichen Forschung zum
Phänomen Nahtoderfahrung | Wie oft kommt es zu einer NTE? | Der
Einfluss des Alters | Wer erlebt eine NTE? | Situationen, in denen eine
NTE auftreten kann | Vorläufiges Fazit zum Auftreten von Nahtoder-
fahrungen | Theorien über die Ursache und den Inhalt einer NTE |
Physiologische Theorien | Psychologische Theorien | Geburtserinne-
rung | Halluzinationen | Träume | Einnahme von Medikamenten | Fazit

7. Die niederländische Studie zu Nahtoderfahrungen 146
Einleitung | Die Konzeption der niederländischen prospektiven Studie |
Die Organisation | Wie oft sterben Patienten an einem Herzstillstand? |
Die Langzeitstudie | Der Aufbau der Studie | Das erste Interview | Ein
verborgenes Zeichen – nur sichtbar während einer außerkörperlichen
Erfahrung | Der Aufbau der Langzeitstudie | Befunde der prospektiven
Studie | Resultate der prospektiven Studie | Schlussfolgerungen aus
der prospektiven Studie | Befunde der Langzeitstudie | Kommentar zur
niederländischen Studie über NTE | Vergleich mit prospektiven
Studien zur NTE in Amerika und Großbritannien | Fazit

8. Was geschieht im Gehirn, wenn das Herz
plötzlich stehen bleibt? 172
Einleitung | Das Paradox eines klaren Bewusstseins während eines
Ausfalls der Gehirnfunktionen | Der Ausfall der Gehirnaktivität
während eines Herzstillstands ist messbar | Was geschieht, wenn das
Herz stehen bleibt? | Der Unterschied zwischen einem temporären
und einem dauerhaften Ausfall | Was geschieht während einer
Reanimation? | Temporäre oder dauerhafte Schädigung des Gehirns
nach einem Herzstillstand | Die NTE von Pamela Reynolds | Fazit

9. Was wissen wir von der Funktion des Gehirns? 193
Einleitung | Auf den Spuren des Bewusstseins | Die Zuverlässigkeit der
heutigen Gehirnforschung | Unbewiesene Hypothesen | Neuronen



7

und elektromagnetische Felder | Der Einfluss elektromagnetischer
Aktivität auf die Gehirntätigkeit | Gehirn, Informationsspeicher-
kapazität und Gedächtnis | Neuroplastizität | Zusammenfassung zur
Neuroplastizität | Unser Gehirn ist kein Computer | Fazit

10. Quantenphysik und Bewusstsein 222
Einleitung | Ein neuer Blick auf einige Elemente einer NTE | Kurze
Zusammenfassung dieses Kapitels | Unser klassisches Weltbild |
Komplementarität von Teilchen und Wellen | Verschränkung | Nicht-
Lokalität | Das neue Weltbild auf Basis der Quantenphysik | Was ist
eigentlich eine Welle? | Der Begriff Feld | Das Hologramm | Elektromag-
netische Felder | Felder, Frequenzen und Informationen | Der nicht-
lokale Raum der Wahrscheinlichkeitswellen | Das Bewusstsein und der
nicht-lokale Raum | Die Komplementarität des nicht-lokalen Raumes |
Feldtheorien in lebenden Systemen | Gilt Quantenphysik auch für
lebende Systeme? | Quantentheorie, Selbstorganisation und Bewusst-
sein | Fazit

11. Gehirn und Bewusstsein 257
Einleitung | Der materialistische Ansatz | Nahtoderfahrung, Bewusst-
sein und Gehirn | Die Kontinuität des Bewusstseins | Neue Konzepte
in der Wissenschaft | Ein neuer Blick auf Bewusstsein und Gehirn |
Nicht-lokales Bewusstsein im nicht-lokalen Raum | Komplementaritäts-
theorie | Vergleich mit der globalen Kommunikation | Die nicht-lokale
Verschränkung des Bewusstseins ist wissenschaftlich bewiesen |
Die Schnittstelle zwischen nicht-lokalem Bewusstsein und Gehirn |
Vorläufige Zusammenfassung | Mögliche Erklärungsansätze zum
Phänomen des Übergangs | Fazit

12. Die Kontinuität des sich wandelnden Körpers 282
Einleitung | DNA | Kurze Zusammenfassung dieses Kapitels | Was
genau ist die DNA? | Epigenetik | Die mögliche Funktion der Junk-DNA |
Biophotonen | Die DNA als Informationsquelle in jeder Zelle | Nicht-
lokale Informationsübertragung durch die DNA | DNA, Vererbung
und Bewusstsein | Fernkommunikation mit Zellen | Transplantiertes
Gedächtnis | Fazit



8

13. Endloses Bewusstsein 304
Einleitung | Unser Bewusstsein und die »Wirklichkeit« | Individuelle
und gemeinschaftliche Aspekte des Bewusstseins | Transpersonale
Aspekte des Bewusstseins | Erfahrungen eines veränderten Bewusst-
seins | Nicht-lokales Bewusstsein | Eine NTE ist ein Aspekt des end-
losen Bewusstseins | Andere Formen nicht-lokalen Bewusstseins |
Glaube an eine Form persönlichen Weiterlebens | Die Kontinuität
des Bewusstseins nach dem körperlichen Tod | Andere Formen nicht-
lokalen Informationsaustauschs | Fazit

14. Es gibt nichts Neues unter der Sonne 331
Einleitung | Nichts Neues | Mystische Erfahrungen als Quelle der
Todeserkenntnis | Weltreligionen und mystische Erfahrungen |
Hinduismus | Der tibetanische Buddhismus | Die Philosophie des anti-
ken Griechenland | Die alte jüdische Mystik | Das Christentum | Der
Islam | Einige historische Darstellungen von Nahtoderfahrungen | Fazit

15. Häufig gestellte Fragen 354
Einleitung | Wissenschaftlicher Widerstand gegen die NTE | Rein-
karnation | Organspende: Worum es »eigentlich« geht? | Fazit

16. Die praktische Bedeutung der NTE 374
Hilfe nach einer NTE | NTE im Krankenhaus | Missglückte Selbst-
tötung und suizidgefährdete Patienten | Stationen für terminale und
palliative Pflege | Erfahrungen über den Tod hinaus | Einstellungen
zum Tod im Gesundheitswesen | Aktive Sterbehilfe und Hilfe zur
Selbsttötung | Fazit

17. Epilog 386
Nahtoderfahrung und Wissenschaft | Nahtoderfahrung und Gesund-
heitswesen | Nahtoderfahrung und unser Menschenbild

Danksagung 390
Erläuterung wichtiger Begriffe 392
Anmerkungen 403
Quellen 419
Personenregister 441
Bildnachweis 444



9

1. Einleitung

Alle Wissenschaft ist Erfahrungswissenschaft,
alle Theorie gründet auf Wahrnehmung,
eine einzige Tatsache kann ein ganzes System stürzen.1

Arzt und Autor Frederik van Eeden, 1860–1932

Wie es begann
Wir schreiben das Jahr 1969. Auf der Herzintensivstation wird plötz-
lich Alarm ausgelöst. Das Elektrokardiogramm eines Herzinfarktpa-
tienten zeigt auf dem Monitor eine völlig gerade Linie. Er hat einen
Herzstillstand. Zwei Pflegekräfte eilen zu dem mittlerweile nicht mehr
ansprechbaren Patienten und schließen schnell die Vorhänge um sein
Bett. Eine beginnt mit externer Herzmassage, die andere schiebt dem
bewusstlosen Patienten ein kurzes Röhrchen in den Mund und verab-
reicht ihm über eine Maske, die sie ihm über den Mund legt, zusätz-
lichen Sauerstoff. Eine dritte Pflegekraft eilt mit dem Reanimations-
wagen herbei, auf dem ein Defibrillator steht. Er wird aufgeladen, die
Elektroden werden mit Gel bestrichen und die Brust des Patienten
wird entblößt. Alle nehmen die Hände vom Bett und lassen den Pa-
tienten los, dann wird er defibrilliert – er erhält einen Stromstoß auf
die Brust. Keine Reaktion. Herzmassage und externe Beatmung wer-
den wieder aufgenommen und in Absprache mit dem Arzt wird der
Infusion ein weiteres Medikament beigegeben. Dann wird der Patient
ein weiteres Mal defibrilliert. Nun baut sich sein Herzrhythmus wie-
der auf und nach cirka einer Minute erwacht er aus seiner etwa vier-
minütigen Bewusstlosigkeit – zur großen Erleichterung der Pflegekräfte
und des diensthabenden Arztes. Der diensthabende Arzt war ich. Ich
hatte in diesem Jahr meine Ausbildung zum Kardiologen begonnen.
Nach der gelungenen Reanimation waren alle zufrieden, bis auf den
Patienten. Obwohl man ihn erfolgreich wiederbelebt hatte, war er zum
Erstaunen aller sehr enttäuscht. Er erzählte von einem Tunnel, von Far-
ben, einem Licht, einer wunderschönen Landschaft und von Musik. Er
war aufgewühlt. Den Begriff Nahtoderfahrung (NTE) gab es damals
noch nicht, und bis dahin hatte ich auch noch nie gehört, dass sich je-
mand an die Zeit seines Herzstillstandes erinnern konnte. In meinem



10

Studium hatte ich gelernt, dass so etwas völlig unmöglich ist: Bewusst-
lose haben kein Bewusstseinserleben. Das gilt für Patienten mit Herz-
stillstand ebenso wie für Komapatienten. Denn während eines Herz-
stillstandes ist ein Patient bewusstlos, er atmet nicht mehr und er hat
weder messbaren Puls noch Blutdruck. Auch beim Ausfall aller Hirn-
funktionen kann man keine Bewusstseinserlebnisse haben und sich
daher auch nicht an solche Momente erinnern.

(Nah-)Tod im Krankenhaus
1966, als sich externe Herzmassage und zusätzliche Sauerstoffzufuhr
in Kombination mit externer Defibrillation (der Verabreichung eines
Stromstoßes) als neue, effektive Behandlungsmethoden für Patienten
mit einem Herzstillstand erwiesen hatten, wurden die ersten Herzin-
tensivstationen in den Niederlanden eingerichtet. Für Herzinfarktpa-
tienten ist Herzstillstand nach wie vor die häufigste Todesursache.
Jährlich sterben in den Niederlanden etwa 40000 Menschen daran.
Seit es die modernen Möglichkeiten der Reanimation gibt und Herzin-
tensivstationen eingerichtet wurden, hat sich die Sterblichkeitsrate bei
Herzinfarkten deutlich verringert. Heutzutage ist es längst keine Sel-
tenheit mehr, dass Patienten einen Herzstillstand dank einer Reanima-
tion überleben.
Als Kardiologe wurde ich nahezu täglich mit dem Thema Tod konfron-
tiert. Als Arzt ist man fast dazu gezwungen, sich über alle möglichen
emotionalen, philosophischen und physiologischen Aspekte von Leben
und Tod Gedanken zu machen. Dennoch beginnt man oft erst dann
ernsthaft darüber nachzudenken, wenn man in seinem persönlichen
Umfeld von dem Tod eines Familienmitglieds betroffen ist. In meinem
Fall handelte es sich um den Tod meiner 62-jährigen Mutter und mei-
nes 41 Jahre alten Bruders.
Ich hatte den 1969 erfolgreich reanimierten Patienten mit seinen Er-
innerungen an die Zeit seines Herzstillstands nie vergessen, mich
aber seit der Zeit auch nicht mehr damit beschäftigt. Bis ich 1986
George Ritchies Buch über Nahtoderfahrungen mit dem Titel Rückkehr
von morgen las.2 Ritchie hatte 1943 als Medizinstudent eine doppelsei-
tige Lungenentzündung und war einige Zeit klinisch tot. Damals wur-
den Antibiotika wie Penicillin noch nicht in dem Umfang wie heute
verordnet. Nach einer Krankheitsphase mit sehr hohem Fieber, die mit



11

extremer Atemnot einherging, starb er: Seine Atmung setzte aus und er
hatte keinen fühlbaren Puls mehr. Ein Arzt erklärte ihn für tot und be-
deckte ihn mit einem Laken. Einer der Krankenpfleger war vom Tod
dieses Medizinstudenten jedoch so erschüttert, dass er den dienstha-
benden Arzt überredete, Ritchie auf Herzhöhe eine Adrenalininjektion
in den Brustraum zu verabreichen – eine damals sicher ungewöhnliche
Maßnahme. Nachdem George Ritchie etwa neun Minuten »tot« war,
kam er zum großen Erstaunen von Arzt und Pfleger wieder zu Bewusst-
sein. Es zeigte sich, dass er während seiner Bewusstlosigkeit, in der Zeit,
in der man ihn für tot erklärt hatte, eine sehr umfassende Erfahrung
gemacht hatte. Zahlreiche Details waren ihm in Erinnerung geblieben.
Zunächst war es ihm weder möglich noch brachte er den Mut auf,
überhaupt darüber zu sprechen. Später beschrieb er seine Erlebnisse
während dieser neun Minuten in einem Buch. Nachdem er sein Studium
abgeschlossen hatte, schilderte er seine Erfahrungen in den Vorlesun-
gen, die er als Psychiater vor Medizinstudenten hielt. Einer der anwe-
senden Studenten war Raymond Moody. Er fand diese Schilderungen
so faszinierend, dass er begann, sich eingehender mit Erlebnissen in ge-
sundheitlich kritischen Situationen zu beschäftigen. Mit seinem Buch
Leben nach dem Tod schrieb er 1975 einen Weltbestseller.3 Darin ge-
braucht Moody zum ersten Mal den Begriff Near-Death Experience
(NDE), der im Deutschen mit Nahtoderfahrung (NTE) übersetzt wird.
Nachdem ich George Ritchies Buch gelesen hatte, ließ mich die Frage
nicht mehr los, wie bei Patienten während eines Herzstillstands ein
Bewusstseinserleben möglich war und ob so etwas häufiger vorkam.
Daher begann ich 1986 systematisch alle Patienten, die je in der Poli-
klinik, in der ich tätig war, reanimiert worden waren, zu befragen, ob
sie Erinnerungen an die Zeit ihres Herzstillstands hätten. Und ich war
nicht wenig erstaunt, dass mir von fünfzig Patienten, die in der Ver-
gangenheit einen Herzstillstand überstanden hatten, zwölf von der-
artigen Nahtoderfahrungen berichteten. Bis dahin hatte ich, außer in
diesem ersten Fall im Jahr 1969, nie wieder von solchen Erfahrungen
gehört. Aber ich hatte auch nicht danach gefragt, weil ich dafür ein-
fach nicht aufgeschlossen war. Doch die zahlreichen Berichte, die ich
nun zu hören bekam, weckten meine Neugier. Denn schließlich ist es
nach dem heutigen Stand der Medizin nicht möglich, Bewusstsein zu
erfahren, wenn das Herz nicht mehr schlägt.



12

Während eines Herzstillstands ist ein Patient klinisch tot. Als klini-
schen Tod bezeichnet man eine Phase der Bewusstlosigkeit, die auf
eine unzureichende Blutversorgung des Gehirns bei Kreislaufversagen
und/oder Atemstillstand zurückgeht. Wenn man in einer solchen Si-
tuation nicht innerhalb von fünf bis zehn Minuten mit der Reanima-
tion beginnt, kommt es zu einer irreparablen Schädigung der Gehirn-
zellen. Die Wahrscheinlichkeit, dass der Patient stirbt, ist selbst dann
sehr hoch, wenn durch eine spätere Wiederbelebung der Herzrhyth-
mus wieder in Gang gebracht werden kann.

Fragen zu Hirnfunktionen und Bewusstsein
Für mich begann alles mit Neugier. Damit, dass ich Fragen stellte und
nach einer möglichen Erklärung für objektive Tatbestände und subjek-
tive Erfahrungen suchte. Das Phänomen Nahtoderfahrung warf für
mich eine Reihe grundsätzlicher Fragen auf. Eine NTE ist ein speziel-
ler Bewusstseinszustand, der während eines drohenden oder wirk-
lichen körperlichen Todes oder bei Todesangst auftritt. Wie und war-
um kommt es zu einer Nahtoderfahrung? Wie entstehen ihre Inhalte?
Warum bewirken sie derartig tief greifende Veränderungen im Leben
der Betroffenen? Mit einigen Antworten auf diese Fragen konnte ich
mich nicht zufriedengeben, weil sie mir lückenhaft, falsch oder unbe-
gründet erschienen. Ich wurde in einer akademischen Welt ausgebil-
det, in der man mich lehrte, dass es für alles eine reduktionistische
und materialistische Erklärung gibt. Ein Standpunkt, dem ich bis da-
hin diskussionslos zugestimmt hatte.
Durch meine tiefer gehende Beschäftigung mit den persönlichen, psy-
chologischen, gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Aspekten von
Nahtoderfahrungen gewannen auch andere, grundlegendere Fragen
für mich an Bedeutung: Wer bin ich? Warum bin ich hier? Worin liegt
der Ursprung meines Lebens? Wann und wie wird mein Leben enden?
Und was bedeutet der Tod für mich? Geht mein Leben nach dem Tod
noch weiter? Zu allen Zeiten, in allen Kulturen und in jeder Lebens-
phase – bei der Geburt eines Kindes oder Enkelkindes, bei der Kon-
frontation mit dem Sterben oder in einer ernsten Krise – stellt man
sich diese Fragen zum Wunder der Geburt und dem Mysterium des
Todes immer wieder neu. Aber nur selten erhält man darauf eine be-
friedigende Antwort. Was immer sich in unserem Leben ereignet, wie



13

wir uns auch entwickeln, welche Glücksfälle und Widrigkeiten uns
im Laufe unseres Lebens auch begegnen, wie viel Ruhm, Macht und
Reichtum wir auch erlangen, der Tod bleibt immer gegenwärtig. Alles,
was wir um uns anhäufen, wird in nicht allzu ferner Zukunft verloren
gehen. Geburt und Tod sind Realitäten, die sich in jeder Sekunde un-
seres Lebens ereignen, denn unser Körper ist einem ständigen Prozess
von Werden und Vergehen unterworfen.
Manche Wissenschaftler glauben, es gäbe keine unlösbaren, sondern
nur falsch gestellte Fragen. 2005 erschien zum Jubiläum der Zeitschrift
Science eine Sonderausgabe mit 125 Fragen, auf die die Wissenschaft
bisher noch keine Antworten gefunden hat.4 Auf die wichtigste un-
beantwortete Frage: Woraus besteht das Universum? folgte direkt:
Welche biologische Grundlage hat das Bewusstsein? Ich würde diese
zweite Frage anders formulieren, nämlich: Hat das Bewusstsein über-
haupt eine biologische Grundlage? Darüber hinaus können wir in
unserem Bewusstsein zeitliche von zeitlosen Aspekten unterscheiden.
Eine weitere Frage wäre demnach: Können wir denn von einem Anfang
unseres Bewusstseins sprechen? Und gelangt unser Bewusstsein je an ein
Ende?
Diese Fragen können wir nur dann beantworten, wenn wir eine bessere
Einsicht in den Zusammenhang von Hirnfunktionen und Bewusstsein
erlangen. Dazu müssen wir zunächst untersuchen, ob es Hinweise für
ein Bewusstseinserleben im Schlaf, im Koma, während eines Hirntods
oder eines klinischen Tods, im Sterbeprozess und schließlich nach dem
endgültigen Ableben gibt. Wenn sich diese Fragen positiv beantworten
lassen, müssen wir nach wissenschaftlichen Erklärungen dafür suchen,
warum dies möglich ist und wir müssen den Zusammenhang zwischen
Hirnfunktionen und Bewusstsein in diesen verschiedenartigen Situa-
tionen näher betrachten. Das führt zu einer ganzen Reihe weiterer Fra-
gen, die in diesem Buch zur Sprache kommen werden:
y Wo bin ich, wenn ich schlafe? Kann mir im Schlaf noch etwas be-

wusst sein?
y Offensichtlich kann man Bewusstsein manchmal auch während ei-

ner Narkose erleben. Wie lässt es sich erklären, dass einige Patien-
ten im Nachhinein genau schildern können, was während einer Nar-
kose – meist dann, wenn es bei ihrer Operation zu Komplikationen
kam – gesagt oder getan wurde?



14

y Kann man bei einem Patienten, der im Koma liegt, noch von Be-
wusstsein sprechen? Ein in der Zeitschrift Science erschienener Ar-
tikel befasste sich mit der Frage, ob sich Bewusstsein bei Patienten
nachweisen lasse, die sich im vegetativen Status befinden.5 Dies ist
eine Form des Komas, in der Spontanatmung und Gehirnstammre-
flexe noch funktionieren. Bei einer Gehirnuntersuchung ließen sich
bei einer betroffenen Patientin als Reaktion auf die mündlich for-
mulierten Instruktionen, sich bestimmte Tätigkeiten wie Tennis-
spielen oder einen Gang durch das eigene Haus vorzustellen, die
gleichen Veränderungen nachweisen wie bei gesunden Probanden.
Dies lässt sich nur so interpretieren, dass die Patientin die münd-
lichen Aufforderungen nicht nur verstanden, sondern ihnen auch
Folge geleistet hat, trotz ihres Zustandes. Die Untersuchung bewies,
dass diese Patientin sich im Koma sowohl ihrer selbst als auch ihrer
Umgebung bewusst war. Die Schädigung ihres Gehirns hinderte sie
aber daran, ihrer Außenwelt ihre Gefühle und Gedanken unmittel-
bar mitzuteilen. Auch Alison Korthals Altes beschreibt in ihrem
Buch Uit coma, wie sie ihre Familie und das Personal auf der Inten-
sivstation wahrnahm, während sie nach einem schweren Verkehrs-
unfall drei Wochen im Koma lag.6

y Kann man einer Person, die für hirntot erklärt wird, noch Bewusst-
sein zusprechen? In seinem Buch Droomvlucht in coma beschreibt
Jan Kerkhoffs, was er alles bewusst wahrgenommen hat, nachdem
er von Neurologen aufgrund von Komplikationen nach einer Gehirn-
operation für hirntot erklärt worden war.7 Nur der Entscheidung sei-
ner Familie gegen eine Organspende ist es zu verdanken, dass er in
seinem Buch noch von diesen Erfahrungen berichten konnte, nach-
dem er zum allgemeinen Erstaunen nach drei Wochen im Koma
wieder zu Bewusstsein kam.

y Ist ein Mensch, der hirntot ist, wirklich tot, oder setzt mit dem Hirn-
tod erst ein Sterbeprozess ein, der Stunden, ja Tage dauern kann? Und
was widerfährt dem Bewusstsein während dieses Sterbeprozesses?

y Kommt der klinische Tod dem Verlust von Bewusstsein gleich? Zahl-
reiche Berichte über Nahtoderfahrungen, die in diesem Buch versam-
melt sind, belegen, dass Menschen während eines Herzstillstandes,
also in einer Phase, in der sie klinisch tot sind, ein ungewöhnlich
klares Bewusstsein erfahren8 können.



15

y Kann man, nachdem jemand definitiv gestorben und der Körper
erkaltet ist, noch von Bewusstsein sprechen? Auf diese letzte Frage
möchte ich im Folgenden näher eingehen.

Gibt es Bewusstsein nach dem Tod?
Dem Tod nahe zu sein ist sicherlich nicht dasselbe, wie tot zu sein.
Dennoch kann man sich fragen, ob Studien zur NTE nicht Hinweise
darauf geben können, was mit dem Bewusstsein geschieht, wenn ein
Mensch definitiv gestorben ist. Es ist wichtig, die Beantwortung der
Frage, ob und gegebenenfalls wie ein Bewusstseinserleben nach dem
Tod möglich ist, behutsam anzugehen. Wie können wir erahnen, was
mit unserem Bewusstsein geschieht, wenn wir tot sind? Woher stam-
men unsere Vorstellungen vom Tod? Warum sollten wir uns eigentlich
so intensiv mit dem Tod und mit dem, was es bedeuten könnte, tot zu
sein, beschäftigen? Die Konfrontation mit dem Tod wirft unmittelbar
Fragen auf, denn der Tod ist in unserer Gesellschaft immer noch ein
Tabu. Obwohl es »todsicher« ist, dass jeden Tag Menschen sterben.
An dem Tag, an dem Sie dieses Buch lesen, werden in den Niederlan-
den etwa 375 Menschen sterben, jährlich also dort ungefähr 135000
und weltweit siebzig Millionen. In Deutschland sterben täglich circa
2500 Menschen, jährlich demnach 900000. Da auf der Welt jedoch
mehr Menschen geboren werden als sterben, nimmt die Weltbevölke-
rung immer noch zu. So werden in den Niederlanden täglich durch-
schnittlich 515 Kinder geboren. Sterben ist genauso alltäglich wie
geboren werden. Wir aber haben den Tod aus unserer Gesellschaft
verbannt. Immer häufiger verleben Menschen ihre letzten Tage in
Krankenhäusern und Pflegeheimen, auch wenn sich in jüngster Zeit
glücklicherweise eine Tendenz abzeichnet, das Leben zu Hause oder in
Hospizen zu beschließen.
Was ist Tod? Was ist Leben? Und was wird geschehen, wenn ich tot
bin? Warum fürchten sich die meisten Menschen so sehr vor dem
Tod? Nach einer schweren Leidenszeit kann der Tod doch auch eine
Befreiung sein. Warum empfinden Ärzte den Tod eines Patienten im-
mer noch als medizinisches Versagen? Weil der Patient nicht am Le-
ben bleibt? Warum darf man an einer ernsten, terminalen Krankheit
nicht mehr »einfach« sterben, warum muss man sich vorher noch mit
Hilfe von Schläuchen und Infusionen künstlich ernähren und beat-



16

men lassen? Warum entscheiden sich Patienten im Endstadium einer
lebensbedrohlichen Krankheit manchmal doch noch für eine Chemo-
therapie, durch die sich ihr Leben vielleicht um eine kurze Frist verlän-
gert, sich die Qualität der verbleibenden Lebenszeit aber längst nicht
immer erhöht. Warum liegt uns so viel daran, den Tod hinauszuzö-
gern, koste es, was es wolle? Der Arzt möchte das Leben des Patienten
so lange wie möglich erhalten, und oft ist dies auch der Wunsch des
Patienten, der trotz aller Einschränkungen, Schmerzen und Beklom-
menheit noch weiterleben will. Liegt in der Angst vor dem Tod die
wichtigste Ursache für dieses Verhalten? Und rührt diese Angst nicht
aus der Unwissenheit über die Bedeutung des Todes? Haben wir
eigentlich die richtigen Vorstellungen vom Tod? Ist mit dem Tod wirk-
lich alles zu Ende?
Auch in der medizinischen Ausbildung wird der Frage nach der Bedeu-
tung des Todes kaum Beachtung geschenkt. Die meisten Ärzte machen
sich während ihres Studiums nur wenige Gedanken darüber. Trotz-
dem ist der Tod gegenwärtig. In einem lebendigen Körper sterben pro
Sekunde 500000 Zellen, das sind dreißig Millionen in der Minute und
fünfzig Milliarden am Tag. Ebenso viele Zellen bilden sich jedoch täg-
lich wieder neu, sodass man alle paar Jahre einen fast völlig neuen Kör-
per hat. Der Zelltod ist mit dem körperlichen Tod also nicht gleichzu-
setzen. Im Laufe des Lebens verändert sich unser Körper ständig, in
jeder Sekunde, ohne dass es uns bewusst ist oder wir etwas davon mer-
ken. Wodurch erhält ein sich ständig wandelnder Körper Kontinuität?
Zellen sind Bausteine, vergleichbar den Bausteinen eines Hauses: Aber
wer entwirft den Bauplan, wer koordiniert die Bauarbeiten? Sicher
nicht die Bausteine selbst. Daraus ergibt sich logischerweise die Frage:
Wie kommt in jeder Sekunde des Lebens der Bau und die Koordina-
tion des sich immerzu wandelnden Körpers zustande?
Biochemisch und physiologisch funktioniert jeder Körper gleich, den-
noch sind alle Menschen verschieden. Wodurch entstehen diese Un-
terschiede? Sie werden nicht nur von körperlichen Äußerlichkeiten be-
stimmt. Jeder unterscheidet sich vom anderen in seinem Charakter,
seinen Gefühlen und Stimmungen, seiner Intelligenz, seinen Interes-
sen, Vorstellungen und Bedürfnissen. Das Bewusstsein spielt bei der
Ausprägung dieser Unterschiede eine große Rolle. Daher stellt sich die
Frage: Ist der Mensch sein Körper oder hat er einen Körper?



17

Etwas mehr als die Hälfte der niederländischen Bevölkerung ist fest
davon überzeugt, dass mit dem Tod alles zu Ende geht.9 Sie sind der
Meinung, dass der körperliche Tod sowohl unserer Identität, unseren
Gedanken und Erinnerungen als auch unserem Bewusstsein ein Ende
setzt. Ungefähr 40 bis 50 Prozent glauben dagegen an eine Art Weiter-
leben nach dem Tod. Viele stellen sich erst dann die Frage, ob ihre Vor-
stellungen vom Tod richtig sind, wenn sie durch einen Todesfall, ein
schweres Unglück oder eine lebensbedrohliche Krankheit in der Fami-
lie oder im engeren Freundeskreis mit der eigenen Sterblichkeit kon-
frontiert werden.
Die eingehende Beschäftigung mit dem, was man im Laufe der Ge-
schichte – zu allen Zeiten, in allen Kulturen und Religionen – über den
Tod gedacht und geschrieben hat, versetzt uns in die Lage, uns ein an-
deres oder besseres Bild vom Tod zu machen. Dazu können jedoch
auch Erkenntnisse der neuesten wissenschaftlichen Studien zur Nah-
toderfahrung beitragen. Die meisten Menschen haben nach einer NTE
überhaupt keine Angst mehr vor dem Tod. Durch eigene Erfahrung
sind sie zu der Einsicht gelangt, dass mit dem Tod nicht alles endet
und dass es ein persönliches Weiterleben gibt. So schrieb mir jemand,
der eine NTE erlebt hatte:

»Es liegt jenseits meiner Möglichkeiten, über etwas zu diskutieren, was nur

der Tod beweisen kann. Für mich hat diese Erfahrung jedoch entscheidend zu

meiner Überzeugung beigetragen, dass das Bewusstsein auch über das Grab

hinaus Bestand hat. Dabei ist mir eines klar geworden: Zu sterben heißt nicht,

tot zu sein, denn der Tod ist nur eine andere Form des Lebens.«

Menschen mit Nahtoderfahrung beschreiben den Tod nur als eine an-
dere Form der Existenz, mit einem gesteigerten und erweiterten Be-
wusstsein, das allgegenwärtig vorhanden und nicht länger an einen
Körper gebunden ist.

Die Rolle der Wissenschaft in der Bewusstseinsforschung
Nach Auffassung des Wissenschaftsphilosophen Ilja Maso wird in
der Forschung der wissenschaftliche Ansatz am höchsten bewertet, der
auf materialistischen, mechanistischen und reduktionistischen An-
nahmen beruht.10 In diesen Bereich fließen die meisten Gelder, hier
werden die attraktivsten Ergebnisse erzielt, und hier vermutet man



18

auch die klügsten Köpfe. Je stärker eine Anschauung von diesem ma-
terialistischen Paradigma abweicht, desto niedriger ist ihr Stellenwert
und ihr Prestige innerhalb dieser Hierarchie und desto geringer sind
die Mittel, die diesen Forschungsprojekten zugeteilt werden. Erfah-
rungsgemäß fließen unverhältnismäßig viele Gelder in die oberen Be-
reiche der Hierarchie, obwohl es doch gerade in den geringer angese-
henen Forschungsgebieten um das geht, was den Menschen ausmacht,
seine Probleme und Nöte.11 Wahre Wissenschaft beschränkt sich nicht
auf materialistische, also einengende Annahmen, sondern ist neuen,
anfangs bisweilen unerklärlichen Phänomenen gegenüber aufgeschlos-
sen und betrachtet es als Herausforderung, auch für sie Erklärungsan-
sätze zu finden. Maso spricht von einer »umfassenden Wissenschaft«.
Sie schafft Raum für Ideen, die besser zu unseren Versuchen passen,
Informationen über subjektive Aspekte der Welt und uns selbst zu
gewinnen, als es mittels der gegenwärtig dominierenden materialis-
tischen Grenzziehung möglich ist.12 Der Psychologe Abraham H. Mas-
low (1908–1970) hat eine gelungene Definition für den Begriff einer
umfassenden Wissenschaft vorgeschlagen:

»Wenn es eine Erste Grundregel für die Wissenschaft gibt, so besteht diese

meiner Meinung nach darin, daß man der gesamten Wirklichkeit, allem was

existiert, allem was geschieht, einen Platz einräumen sollte, um es zu be-

schreiben. Vor allem anderen muß die Wissenschaft alles einbeziehen und all-

umfassend sein. Sie muß selbst das in ihren Zuständigkeitsbereich aufneh-

men, was sie nicht zu verstehen oder zu erklären vermag, das, wofür keine

Theorie existiert, was man nicht messen, voraussagen, kontrollieren oder ein-

ordnen kann. Sie muß selbst das Widersprüchliche und Unlogische, das Mys-

teriöse, Vage, Zweideutige, Archaische, das Unbewußte und all die anderen

Aspekte unseres Lebens akzeptieren, die schwer mitzuteilen sind. In ihrer bes-

ten Ausprägung ist sie für alles aufgeschlossen und schließt nichts aus; sie hat

keine ›Zulassungsbedingungen‹.«13

Nach Auffassung des amerikanischen Wissenschaftsphilosophen Tho-
mas Kuhn (1922–1996) ist das Gros der Wissenschaftler noch immer
darum bemüht, Theorie und Fakten möglichst gut an das von vorn-
herein anerkannte (materialistische) Paradigma anzugleichen. Unter
einem Paradigma versteht er hierbei die Gesamtheit der »von Wissen-
schaftlern geteilten Glaubensüberzeugungen«.14 Alle Forschungser-



19

gebnisse, die sich nicht im Rahmen des derzeitigen Weltbilds erklären
lassen, werden als »anormale Phänomene« betrachtet. Denn sie be-
drohen das bestehende Paradigma und laufen den Erwartungen zuwi-
der, die aufgrund der vorherrschenden Überzeugungen bestehen. Aus
diesem Grund werden diese Phänomene zu Anfang auch übersehen,
ignoriert, als Irrtümer verworfen oder ins Lächerliche gezogen. Nah-
toderfahrungen sind solche anormalen Phänomene. Sie eröffnen uns
die Möglichkeit, dass bestehende wissenschaftliche Theorien entwe-
der an sie angepasst oder durch neue Konzepte ersetzt werden. Neue
Theorien, die sich nicht in das vorherrschende materialistische Para-
digma einfügen, werden meist jedoch nicht gerade mit Begeisterung
aufgenommen und schwer akzeptiert. Noch immer gilt der Satz des
Psychiaters Ian Stevenson (1918–2007): »Schon sehr oft sagte man,
nichts sei den Leuten so unangenehm wie eine neue Idee, und ich
glaube, das gilt erst recht für Wissenschaftler.«
Die meisten Neurowissenschaftler, Psychologen, Psychiater und Philo-
sophen, die sich eingehend mit Bewusstseinsforschung beschäftigen,
sind noch immer der Meinung, Bewusstsein sei materialistisch und re-
duktionistisch erklärbar. Zum Beispiel vertritt der bekannte Philosoph
Daniel Dennett die weitverbreitete Auffassung, Bewusstsein sei nichts
anderes als Materie; daher sei unsere subjektive Erfahrung, dass un-
ser Bewusstsein etwas rein Persönliches ist und sich von anderen un-
terscheidet, reine Illusion.15 Bewusstsein geht nach Meinung dieser
Wissenschaftler ausschließlich aus der Materie unseres Gehirns her-
vor. Träfe diese Annahme zu, wäre jede Bewusstseinserfahrung nur
das Produkt einer Maschine, die von den Gesetzmäßigkeiten der klas-
sischen Physik und Chemie gelenkt würde, sodass unser Verhalten
ausnahmslos das Werk der Nervenzellen im Gehirn wäre. Die Idee be-
inhaltet natürlich auch, dass der Glaube an einen freien Willen eine
Illusion ist. Ein Standpunkt, der weitreichende Auswirkungen auf das
Konzept der moralischen Verantwortung und der persönlichen Freiheit
hat.



Pim van Lommel

Endloses Bewusstsein

Neue medizinische Fakten zur Nahtoderfahrung

448 Seiten, paperback
erscheint 2024

Jetzt kaufen

Mehr Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise www.narayana-verlag.de

https://www.narayana-verlag.de/Endloses-Bewusstsein/b33290?affiliateCode=leseprobe
https://www.narayana-verlag.de

